

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

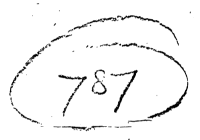
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Per. 1419 8 re. 236 1542 •

•

•

.

## Beitschrift

fúr

## Philosophie

unb

# katholische Theologie.

In Berbindung mit vielen Gelehrten,

herausgegeben

non

D. Achterfeldt, D. Braun und D. Bogelfang, Professoren an der Rheinischen Friedrich: Wilhelmsellniversität an Bonn.

neue Solge.

Dritter Jahrgang. Erftes Beft.

Bonn,

bei Abolph Marcus. 1842. .

.

## 3 eitschrift

für

## Philosophie

und

## katholische Theologie.

In Verbindung mit vielen Gelehrten,

herausgegeben

non

D. Achterfeldt, D. Braun und D. Bogelfang, Professoren an der Rheinischen Friedrich: Wilhelms-Universität an Bonn.

neue Solge.

Dritter Jahrgang. Erftes Beft.

Boun,
bolph Marcus.
1842.

|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Geite |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|       | Das Reue Testament unsers herrn und heilandes Jesu Christi von Dr. Joseph Franz Allioti. In Folge hoher Bewilligung der hochwürdigsten Ordinariate von Würzburg und Vaderborn aus der vom apostolischen Stuhte approbirten größern Ausgabe mit dem Texte und ohne Noten besonders abgebruckt. Zweite Aussage, Landshut 1841. von Bogelsche Werlagsbuchhandlung                    | 143   |
|       | Die Episteln und Evangelien an allen Sonns und Fest-Tasgen des katholischen Kirchenjahres und an besondern Festen der Diözese Limburg nach der vom heiligen Stuhle appropirten Alliolischen Uebersehung sammt den einschlagenden Kirchengebeten. Frankfurt am Main, in der Andreaischen Buchhandlung 1839. 8°. 335 S.                                                             | 145   |
| VIII. | Ratholischer Hausprediger oder Betrachtungen über die vorzüglichsten Glaubends und Sittenlehren, zur Hausandacht an Gonns und Feiertagen für den Bürger und den Landmann, verfaßt von I. G. Rugler, ehemaligem Geminar-Regens und Stadtpfarrer in Pfreindt. Reu herausgegeben von Dr. Joseph Franz Allioli. Sandshut, 1841. von Bogelsche Bertagsbandumg. VIII. und 717 G. 8.     | 146   |
| IX.   | Die Erlöfung durch Gott; das ist: Leitfaden für Lehrer und Ratecheten bei Unterweisung der erwachseneren zugend in der christatholischen Religion, mit Rudsicht auf die heilige Geschichte, bearbeitet von Ph. Grimm, Direktor der Liebsfrankirche zu Frankfurt am Main. Erster Th. Frankf. 1840.                                                                                 | 148   |
| X.    | Die Unfähigkeit des herrn Prof Senffart in Leipzig, wissensichaftliche Werke über das Alterthum zu lesen, zu verstehen und zu würdigen, erwiesen an seiner Rezenston meiner Schrift: "Untersuchungen über die Religion der Phönizier" in Gereddorfs Repertorium B XXIX. H. 3. von Dr. F. E. Mosvers, ordentt. Professor an der Universität zu Bredlun. Bredlan 1842. gr. 8. 41 S. | 150   |
| XI.   | Erklärung sämmlicher driftlichen und judischen Feste nach beren Reihenfolge im Katender. Frankfurt am Main bei Franz<br>Barrentrapp. 1841.                                                                                                                                                                                                                                        | 151   |
| х'n   | Hymni sacri et preces pro iuventute studiosa catholica<br>permissu vicariatus generalis Fuldensis. Fuldae sumti-<br>bus Müllerianis (ohne Jahrzahl, aber fürzlich erst durch<br>den Buchhandel verbreitet). Rt. 8. XII. 288 ©                                                                                                                                                     | 152   |
| c.    | Wiffenschaftliche Erörterungen, Andeutungen und<br>kirchenhistorische Nachrichten                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 154   |
| D.    | Personal-Nachrichten aus der Erzdiözese Köln                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 218   |
| E.    | Personal-Nachrichten aus der Diöjese Trier                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 219   |
|       | Ber better-ermeitereitene nun ner minfele arter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ~     |

### Meber Sophokles Aias. \*)

Dom Gymnalial-Direktor Dr. Wüllner ju Dulleldorf.

Weil man gewöhnlich an bas Epos bie Anforderung macht, daß hobere Wefen in die dargestellte Sandlung wirts sam eingreifen sollen, so haben bie meisten neueren Dichter Europas allerlei Mittel und Wege versucht, biefer Anforberung zu genügen. Griechische und andere heidnische Gottheiten, mittelalterliche Zaubermefen, burre Begriffs- Derfonifikationen, alles Mögliche ward herbei geholt, um bas zu bieten, was die Theorie, gleichsam zur Bestrafung solcher Unpoesse, mit dem haßlichen Ramen Maschinerie bezeichnet. Und eben weil keine gottliche Wesen barin auftreten, wollten manche Gothe's hermann und Dorothea fur feine Epopoe Freilich ist es feine Ilias, auch fein Ribegelten laffen. lungenlied; aber noch weniger ein Joull ober idullisches Epos, wofern man bas Wort ibnllisch nicht willfurlich gebrauchen will. In jeder Epopoe muß allerdings etwas fein, was ber Gotterwaltung und bem Schicksale ber Alten ents spricht; aber die alte Schale taugt fur und nicht mehr, und felbst ber Rern muß, wenn er und gefallen foll, ein anberer fein, als er bei ben Alten - und Reueren vielfach erscheint. Jebe etwas umfangreiche Handlung von Bebeutung (und

<sup>\*)</sup> Man hat in älterer und neuerer Zeit vielfach darüber Rlage geführt, daß das Studium der Klaffifer der christlichen Lehre nicht felten Abbruch thue. In der nachfolgenden Abhandlung wird in einem Beispiele gezeigt, daß das Studium der klassischen Schriften nicht nothwendig zu diesem Resultate führen muffe, sondern daß die Kunstwerke der Alten nach den strengsten Anforderungen der Wissenschaft erklärt werden können, ohne der Religion und den guten Sitten irgendwie zu schaden.

nur folche bieten Stoff ju einer Epopoe) fommt mit ben emigen Gefeten bes Belt- und Menschenlebens in Berhaltniff, fei biefes friedlich ober feindlich; und jeder Menfch, beffen Blid nicht gang auf ber Oberflache umber schweift. schaut auch bei jeder handlung biefes Berhaltniß zur Weltordnung mehr ober minder tief auffassend an. Wie fonnte num ber echte Dichter, ber ben tiefen Gehalt bes Lebens tieffinnig auffassen und wie ein Geber beuten foll, Die Sandlung auf der Oberfläche halten? In Gothe's hermann und Dorothea fehlt die Mahnung an eine hobere gottliche Ords nung und Leitung wahrlich nicht; sie erscheint vielmehr überall in reinster Glaubigkeit und Burbe. Wie bas Epos Sandlung als Thatfache barftellt, so bas Drama handlung im Berben. Und wie eben beshalb bas Drama bie handlung mehr im inneren Thuen, gleichfam die Seele berfelben, erfaßt, wahrend bas Evos die außere Entfaltung in ber objectiven Gestalt, gleichsam ben Leib, barstellt, fo muß auch in demselben, zumal in der Tragodie, die Mahnung an die Beltoronung eine tiefere fein. Alfo in Diesem Sinne erscheint in jeder Tragodie ein Schickfal, und dieses Schickfal muß aus der Seele der Handlung von felbst hervorgehen und überall in ber Ibee ober geistigen Gestaltung ber Sandlung burchleuchten.

Wir können die ewige Weltordnung zuerst als eine rein natürliche auffassen, in die der einzelne Mensch frei handelnd eintritt. Alle übrigen Menschen, mit denen er in Berührung kommt, sind entweder selbst nur Glieder der Weltordnung, gleichsam partiale Träger derselben, oder sind ihm in seinem Thuen und Streben nach bestem Wissen und Können förderlich. Aber der Handelnde, obwohl in seiner Reslexion nach bester Ueberzeugung das Rechte wollend, läßt sich durch seine Thorheit und Leidenschaft stets verleiten, das Unrechte zu thuen: daher Leiden und Unglück. So ist es mit dem Könige Dedipus, dem alle (bis auf Laios) försdernd entgegen kommen, der aber selbst, ohne es bewust zu wollen, immer das Unrechte thut und in Unglück fällt.

Unders gestaltet sich bas Schickfal im Alas. Richt bloß bie ursprungliche Raturordnung ber Welt muß ber Mensch anerkennen und in feinem freien Sandeln beachten, fondern jeder einzelne hat auch diejenige Ordnung als eine gottliche au ehren und zu befolgen, welche bie Menschen als Gefellschaft, im Gangen ber urfprunglichen rein naturlichen Weltordnung gemäß ober angemeffen, unter fich eingeführt haben. Selbst wenn in dieser menschlichen Ordnung Mangel und Rehler find, barf ich, ber Ginzelne, mich nicht bagegen emporen, um fie gewaltsam umzugestalten ober fur mein Theil ju umgehen; es fei benn , bag fie , ohne alle Schuld von meiner Seite, mich in meiner rein menschlichen Eriften; vernichten wollte; ba gilt Nothwehr, aber ich habe bann auch die Folgen ber Nothwehr willig zu tragen. Jeder Einzelne hat an die durch menschliche Freiheit begrundete Weltordnung fo gut, als an die rein naturliche, gleiches Unrecht; will ich biefes nicht anerkennen und gelten laffen, so hat auch jeder bas Recht, mir, boch unter Beobachtung ber bestehenden Ordnung, entgegen zu handeln, mag ich auch zulett darüber zu Grunde gehen. Und nur in dem Kalle hat fich mein Gegner gegen die heilige Ordnung verfehlt und muß es buffen (fei es bloß in bem Beiftes- und Gemuthe. leben, im Gewissen, ober burch Unglud), wenn er fein Recht leidenschaftlich und über bas Dag verfolgt, wenn er fich alles Ebelfinnes einer freien Ratur baar zeigt, und ihm fein Pfenning hoher gilt, als fremdes Glud ober ein Menschen-Rach ber griechischen Weltanschauung gibt es ein breifaches Katum, b. h. die Weltordnung, in ber wir leben, bestehet, so zu sagen, aus brei Grund-Elementen. ist ber Inbegriff ber physischen und ethischen Weltgesete, gedacht als ein geheimnisvolles, allgewaltiges Wefen, bem felbst die Gotter unterworfen sind, sowie jedes Beschopf, todtes und lebendes, vernunftloses und vernunftiges. ben Menschen fommt aber, als zweites und brittes Element bes Katum, hinzu der gottliche Wille und die allgemeine menschliche Ordnung. Det Bille ber Gotter stimmt, in

fofern er fur ben Meniden in Betracht fommt, mit ber phyfischen und ethischen Weltordnung überein, und fie find aleichsam nur die freien perfonlichen Bollftreder bes Katum. vermenschlichen beffen Idee bem freien Beifte und benehmen ihr bas Starre und Grauenhafte ber blinden Rothwendig-Wo sie ihren individualen Gotterwillen zu vollstrecken und vom Katum abzuweichen scheinen, da vollstrecken sie an bem Menschen ober an menschlichen Dingen nur bie in Begiehung auf ihre Gottheit geltenden Gesetze ber allgemeinen Ordnung, ober fie furgen, im Befite hoherer Ginficht und Macht als die Menschen haben, bas gange Berfahren nur ab . indem fie ben Willen bes Schicffals, burch freies Ginareifen, realisiren. Den burchaus Schulblosen verfolgen bie Botter nicht (es fei benn irgendwo bie Idee, bag Leiben und Unglud auch ben schulblosen noch mehr lautere und ibm somit aus Liebe einer Gottheit geschickt merbe); aber wenn jemand im Allgemeinen auch noch so edel und fromm ist, fich aber durch irgend ein Thuen ober Lassen gegen eine bestimmte Gottheit verfehlt hat, so hat er die in Begiehung auf biefe Gottheit geltenden ewigen Gefete verlett und muß in fofern fur die Berletung ber Weltordnung buffen. obwohl diese Berletung und Bufe den physischen und ethis fchen Gefeken, die verlett find, analog ist, so tritt boch in ber heidnischen Muthologie Die verlette Gottheit in freier personlicher Individualität auf und zuchtiget ben Kreveler nicht ohne menschliche Leidenschaftlichkeit. Und spiegelt fich nicht auch hierin eine tiefere Wahrheit bes gesammten Ratur= und Menschenlebens ab? Kommt es uns nicht so vor (ober ist es vielleicht in Wahrheit fo?), als ob die Raturfrafte, wenn wir fie burch unfer freies Thuen emport has ben, mit leidenschaftlicher Lust ihre Buth anfachten, um und recht schwer buffen zu laffen? Und wenn wir die Berletung ber ethischen Gesetze in unserem Gemuthe felbst abbuffen wollen, ober wenn die menschliche Gesellschaft die Mifachtung ihrer Gefete ftraft, geschiehet bas in ber Regel ohne allen Ginfluß individualer Leidenschaftlichkeit? Gelten,

vielleicht nie, ist biefes ber Rall, fo traurig bie Behann-Und felbst bie menschlichen Gesetze, find fie tuna flinat. alle ohne Einfluß individualer Leidenschaft abgefaßt und fanctionirt? Wollte Gott, bief mare mahr! Wir hatten bann in driftlichen Staaten feine Gefete, Die mit bem Tobe bestraften; bem verstockten Gunber feine Tage zu furgen wurden wir fur alle Welt nicht magen, und ben gertnirschten und gebefferten murben wir, wie einen Rranten, fo lange pflegen und ftarten, bis er gefund ins freie Leben gurudfehren tonnte. Aber freilich ift es bequemer fur bie Staatsgesellschaft, ben Berbrecher zu tobten, als ihn Sahre lang zu hüten und zu pflegen. Und boch wer verdammte nicht ben Urgt, wenn er ben Rranten, an beffen Seilung er verzweifelte, burch Gift von ben Leiben und fich von ber Last befreien wollte? Also die Bollstredung ber Raturgesetze ift scheinbar, und bie ber menschlichen oft wirklich mit ber Ginwirfung individualer Leidenschaftlichkeit verbunden, ja bie menschlichen Gesetze selbst tragen vielfach leibenschaft= liche Bestimmungen in sich. Und so ift es gang naturgemäß, baß auch die heidnischen Gottheiten in folder Beise benten, empfinden und handeln. Doch follen fie nicht blind und boshaft fein (es fei benn biefes eines untergeordneten Wefens Charafter), sonbern in ber hauptsache Recht haben. Sie lieben und baffen nie ohne Grund : burch fein freies Thuen und Laffen muß fich ber Mensch beibes verbient haben.

Nann und wurde mit Minos und Rhadamanthus Richter im Hades. Aber Telamon, Nias Bater, und sein Bruder Peleus verübten, auf Anstisten ihrer Mutter, einen Bruder, mord, indem sie gemeinschaftlich aus Reid und Eisersucht den Halbbruder Phosos tödteten: also durch diese Mutter scheint die sittliche Reinheit des Geschlechtes getrübt zu sein. In Telamon hat aber, wie es scheint, die gute Anlage vom Bater her in so weit gewirkt, daß er nach seiner Sihnung ein schuldisses und nicht unglückliches Leben sührte; doch hat er kein heiteres Gemüth und ist zu schweren, ungerechtem

Borne geneigt (cf. v. 1000 sqg. Erf.). Gein Cohn Migs ift eine gewaltigere Ratur, aber nicht bloß im Guten, fonbern auch in seinen Leibenschaften: er verrath etwas Titas nisches sowohl in feiner großen Rorperstarte, als in feinem unbeuasamen Willen, übermäßigen Stolze und Trope. er gegen Troja ausziehen will, ermahnt ihn ber Bater Telamon jur Besonnenheit und Frommigfeit gegen bie Gotter; ba antwortet er mit thorichtem Uebermuthe: "Bater, mit ber Gotter Gulfe mag auch ber Reigling Sieg erwerben; ich getraue mir, auch wiber ihren Willen Ruhm an mich au reißen." Und als ihn spater vor Troja Athene jum Rampfe ermunterte, sprach er bas entfetliche Wort : "Berrin, fteh' anderen Argeiern nahe; vor uns foll nimmermehr ber Rampf burchbrechen" (v. 749-768, cf. Schol. ad v. 127.). Und das Erfte spricht Mias in dem feierlichen Momente bes Scheibens als Antwort auf Die liebevolle Mahnung eines alten, ehrwurdigen Baters. Welcher furchtbare Uebermuth und Trop muß in bem Sohne fein, ber nicht blog, ohne besonderen Unlag, die gesammten Gotter mit folchen Gefinnungen und Worten zu verachten wagt, sondern auch bas Berg bes Batere fo und zu folcher Zeit zu franken vermag! Und bamit biefe gange Charafteriftit bes Mias noch gewichts voller fei, ift fie bem Tirefias, bem mahrhaften Geher, in ben Mund gelegt, und zugleich als Grund von Athene's Rorne bezeichnet. Aber auf Diese Weise mare ja Mias Unglud Kolge und Bufe sittlicher Kehler, und hatte also mohl bas Stud eine moralische Tenbeng: und bas buntt zu uns ferer Zeit viele überaus oberflächlich. Furs erfte, daß eine Tragbbie ober überhaupt ein mahres Gebicht eine Tenbeng habe, ist allerdings oberflächlich gemeint; es stellt eine Ibee bar und ift und will weiter nichts. Aber bag biefe Ibee in ber echten Tragodie eine fur die Vernunft und Freiheit wichtige, also in sofern immer sittliche, fein muffe, konnen nur Rnaben bezweifeln, bie mahnen, ber Mensch konne mohl fur eine Seifenblafe fein Leben preisgeben. Dag man gegen bie oberflächliche Auffassung einer Tragodie als eines war-

nenden Beifvieles eifere, ift recht und loblich; aber wen es nicht tief genug bunft, daß eine Tragodie Menschenleben in Beziehung auf die fittlichen Gefete und beren Berletung barftelle, ber beweift, daß ihm die tiefere Bedeutung alles Lebens überhaupt nicht jum Bewußtsein gefommen ift, und daß er insbesondere die ethische Ratur nur in oberflächlichen Reflexionen und Begriffs-Complexen aufgefaßt hat \*). Und wie unrichtig es fei, bas Unglud, weldjes aus ber Berletung ethischer Gesetze natürlich bervor wuchert, als willfürliche Strafe zu benten, bedarf feiner Bemerfung. Alfo burch feis nen thorichten Uebermuth und unbandigen Trop hat Mias bie heiligen Gesetze ber Weltordnung verlett und insbesonbere bie weise besonnene Gottheit ber Athener gefrauft; und bas nicht einmal nur burch Worte in bem feierlichen Momente bes Scheibens vom Bater, sonbern auch burch bie That in dem Rampfe por Troja, als er die personlich ericheinende Gottin ftolz gurud wies. Somit uft ihm ber Stolz und Trot nicht ein momentaner Ausbruch verborgener Raturanlage, sondern bewußter, freibehaltener Charafter = Bug. Daber fann ihn in sofern Athene nicht lieben, fie muß ihn, wie ein feindseliges Naturelement, haffen und verfolgen, mag ne auch seine Selbenmuthigkeit und Starke noch so fehr Aias gilt, und mit Recht, als ber starkfte und muthiaste Seld nach Achilleus. Als daher Achilleus vor Troja gefallen ist, macht er Ansvruch auf die göttlichen Waffen beffelben. Rach ber Inhaltsangabe zu unserem Stude und der kleinen Ilias des Lesches (vielleicht auch der Methiopis) machte man bei ber Frage, ob Alas ober Douffeus ber

<sup>\*)</sup> Es ist eine wertwürdige, doch nicht unerklärliche, Erscheinung, daß sich im Allgemeinen in der Poesse der christlichen Wölker nicht der ethische Ernst zeigt, wie in der heidnischen und überhaupt nichtschristlichen. Der Orient hat seine Wollust und sinnliche Gluth in der Poesse; aber wo hat er die frivole Phantasse: Sophisterei, die jede sittliche Idee, welche berührt wird, veroberklächlichet und verunstaltet? Ganz besonders gilt dieses von der liederlichen Lycit der neuesten Zeit und ihrem Spapengezwitscher.

Baffen wurdiger mare, sowohl bie Rettung von Achillens Leiche (beibe Selben hatten fie gemeinschaftlich gerettet) als auch bie Rudficht geltenb, wer von beiben als ber tapferfte ben Keinden bie größten Berlufte verursacht hatte. konnte noch feine nahe Berwandtschaft mit Achilleus in An-Schlag bringen: und so hatte wohl ein gerechtes Urtheil ihm bie Maffen gufprechen muffen. Aber Mias mar nicht beliebt. Die fehr man auch feine Belbenftarte fchatte und beburfte. fein Trop und Uebermuth, ber bie tief liegenden schonen Ruge feines Gemathes nur felten burchbliden lieft (2. B. im Rampfe mit hektor), hatte alle gekrankt. Dieses beweist bie Parodos bes Chores, ja biefes ist eigentlich ihr einziger thatsachlicher Gehalt (v. 134-171.). Und wiewohl Maamemnon Parteilichkeit bei bem Urtheile vermeiben wollte (Schol. ad Odyss. 2. 547.), so beweist boch eben biefes, baß er fich nicht unparteissch fühlte : und seine Natur gog ihn gewiß mehr zu Obpffeus bin. Darum beift es nun in allen alten Gebichten und ift es ein wesentlicher Bug in biefem Mythos, daß Obuffeus durch Bergunstigung ber Athene Die Baffen erhalten habe, und bag Nias eben burch ihren Born berfelben verluftig geworben fei. Gewiß fest auch Sophofles biefes voraus, und hatte er bie Ginficht, bag bie Gots ter ihre Strafe burch ben naturlichen Bang ber Dinge ober burch Menschen vollziehen laffen, bamit fie naturlich erfolge. Der Stolz bes Mias hat bie Atriben gefranft, und ihr gefrantter Stolz weiß es fo zu lenten, bag Donffens bie Baf. fen erhalt (v. 440 sqg., 1124 sqq.). Ueber ben Berluft ber Waffen gerath Mias in Wuth, er will bie Atriben fammt bem Obpffeus tobten und alle helben vernichten. Buth, wodurch er an ber menschlichen Ordnung frevelt und fich neue Schuld zuziehet, wird - burch bie Macht ber gurnenden Gottin - jum Wahnfinn; und im Wahnfinne morbet er statt seiner Keinde das Beutevieh. Bur Bernunft gurudgefehrt, tann er bie tiefe Schmach und bas Elend nicht ertragen; er tobtet fich felbst. hiemit, zumal burch bie Urt und Beife wie er ftirbt, hat er aber auch feine Schuld

gefühmt und einen jeden, mit beffen Herzen es aut bestellt ist. zur Theilnahme an feinem Schickfale gestimmt. Daber forbern und erwarten wir alle, daß nunmehr fein hoher Werth fowohl, als feine unfterblichen Berbienfte um bas Griechenheer, sofort allgemein und willig anerkannt und ihm die gebuhrenden Ehren erwiesen werben. Doch ftatt beffen wollen bie Atriben fogar fein Begrabnif verbindern; und fie murben es, gegen bie mannliche Festigkeit und ben ebelen Duth bes Tenfros, bis auf bas Meußerfte getrieben haben , wenn bes Obpffens Weisheit und Mägigung ben Uebermuth bes Agamemnon nicht besiegt hatte. Warum nun hat Sophotles feinem Stude eine folche Unlage gegeben ? Es mag fein, baß bie Sage und bie alten Epopden alfo berichteten; aber barin tann ber Grund nicht liegen. Es tritt vielmehr bie Ibee ber Tragobie und nochmals in anderer Beife, gleiche fam in ihrem positiven Pole, entgegen und wird erft baburch abgeschloffen und vollendet. Die ebele Mannhaftigfeit bes Teutros, ber gerechte Unfpruche in nicht ungerechter Beife verfolgt, erreicht endlich ihr Biel, aber nicht burch Rampf und Gewalt, fondern burch bes Obuffeus meife und hochherzige Bermittelung. Die Atriben, welche zwar bas formale Recht fur fich ju haben scheinen, es aber im hochmuthigen Gefühle ihrer Obmacht über bie Grenze und bis zur Berletung bes gottlichen Rechtes verfolgen wollen, entgehen nur baburch bem Frevel und feinen Folgen, daß fie noch eben fruh genug weis fer Mahnung Gehor geben und bem Teutros bas Begrabniß gestatten. Donffeus endlich, ber überall thattraftige Weisheit und Besonnenheit zeiget und ben Mias fchon, als er ihn im Wahnfinne fiehet, unter Anerkennung feines Bels benwortes bemitleibet , erscheint nun gang in feinem hoben rein menfchlichen Abel, ba er nicht nur ben Uebermuth feis ner Freunde befampft und ben Mias laut fur ben größten Selben nach Achilleus erklaret, fondern auch, um ihm feine hohe Achtung zu bethatigen , an feiner Bestattung Antheil nehmen und ihm bie lette Ehre erweisen will. Teutros felbst, ber gleichsam in Lias Ramen rebet und handelt, ift

von Bewunderung folden Edelmuthes tief durchdrungen und erkennt diefes offen an. Somit erhalt alles eine wohls thuende Lösung, und erscheint Athene sowohl in ihrem Haffe, als in ihrer Liebe, weise und gerecht.

Rach biesen allgemeinen Bemerkungen wollen wir bie einzelnen Bartieen bes Studes naber betrachten und erlautern. Die Tragobie beginnt bamit, bag Athene ben umber spahenden Obnffeus belehrt, Mias habe in ber Racht bas Bieh abgeschlachtet, in bem Bahne, er morbe feine Reinbe; ja er hatte auch sein Borhaben ficher ausgeführt, wenn fie ihm nicht biefen Wahnsinn zuschickte. hier erscheint nicht bloß fur ben unklaren gemuthlichen Leser die Athene von feindseliger Sarte, fondern felbst Krititer haben ihren Charatter fo aufgefaßt. Diefes tonnte befremben, wenn wir nicht wußten, daß auch Menschen von tuchtigem Geift' und Bergen bie Forderungen ber Sittlichkeit, und Bernunft ba, wo sie bas sinnliche Wohl um bes hoheren Willen strenge vernichten, hart und herbe finden. Unfer Phantafie-Denfen meint immer, es tonnte auch ohne folche Bernichtung bas Hohere erzielt werden, was doch vielleicht felten moglich fein durfte. In dem vorliegenden Kalle nehmen wir fofort Partei für ben Aias. Denn 1) ift er ber zulett (burch ben Berluft ber Waffen) entschieden Gefrantte und Dopffeus ber Begunstigte; 2) erscheint Mias wegen feines furchtbaren Bornes und Rachedurstes, als die fraftigere, unmittelbar in Sandlung überwallende Natur, poetischer; ber umber lauernde Obpffeus scheint gleichsam ber liftige Ruchs gegen ben ebes len Lowen. Und haben wir nicht alle eine Art poetischer Freude, wenn wir seben, wie ein tropiger Rauber burch fubnes Wagniß die flugspahenden Diener der Gerechtigkeit überlistet ? Es scheint fich hier in jedem Menschen bas wohl nie gang zu unterbrudende Gefühl von bem Werthe bes Inbivibuum gegen bas Gefet, von bem Vorzuge bes Seins und ber Wirklichkeit vor ber Ibee und bem Bebanten, gels tend ju machen. Alfo Athene scheint auf ben erften Blick hart, und wir fragen (b. h. ohne Reflexion und beutliches

Bewußtsein fühlen wir gleichsam bie Krage), warum Uthene Die Atriben und ben Douffeus nicht auf andere Beife gen rettet, fondern ben Nias burch Bufchickung phyfischen Wahnfinnes vernichtet habe. Doch magen wir nicht, unfere voreilige Frage bes Bergens laut werben zu laffen, weil uns bie Wurde und Soheit ber Gottin, womit fie fpricht, furchts und ehrfurchtgebiend entgegentritt; und wir warten, bis und ber Gang bes Studes von felbst in ber Tiefe ber Seele ben Gebanken aufregt: bag Bahnfinn ber Leibenfchaft nur burch Bahnfinn bes Geiftes, alfo ber Wahnfinn bes Wollens nur burch Bahnfinn bes Erfennens, ber ethische burch ben physischen, gebrochen werden fann. Es ift gleichsam eine physische Selbstluge, und bie Ratur scheint bier Die wirts liche Nothlige rechtfertigen zu wollen. — Nachdem Athene ben Odwsseus von bem Stande ber Dinge unterrichtet hat, ruft fie, wider Bunfch und Willen bes Donffeus, ben Mias aus feinem Zelte bervor. Warum biefes? Ift es nicht, fo scheint es auf ben erften Blid, eine gemuthlofe Graufamteit, fich an bem Unglude bes großen, tiefgefallenen Belben gu weiden? Ja wenn es wirklich biefe Bosheit ber Athene ware (wie es v. 79. noch besonders zu bestätigen scheint), fo mare es ber grellfte Miston in bem herrlichen Gebichte. Rur schlechte Dichter machen bie Gegner ihrer hauptperfon ohne Roth ju Bofewichten; Sophofles gibt auch einer Rlytamnestra möglichst Abel. Durch bas Auftreten bes mahnfinnigen Mias wird Folgendes bewirft: 1) die nachtliche That ber Biehmetelung wird und von ihrer außerlich thatfachtis chen Seite und in ihrem Zwede anschaulich vorgelegt. 2) Aias in seinem Wahnsinne und die furchtbare Macht ber -Gottin wird und unmittelbar charafterifirt. 3) Douffeus erscheint und in seiner weisen und thatfraftigen Besonnenheit, und die Abneigung gegen ihn, welche fein anfängliches Spionengeschaft erregte, geht in Sochachtung und Liebe über. Besonders bient ber gange Theil ber Scene von v. 74-133 bagu, und jedes leibenschaftliche Borurtheil gu benehmen und unferem Beifte gleichsam die hohere Borweihe zu geben,

damit wir die ganze Tragodie in ihrer Tiefe und Erhabenheit auffaffen. Meber bas Gingelne noch einige Bemerfungen. Auerst (von v. 74-88) zeigt fich Obuffeus, wie er zwar feinesweges aus Kurcht, sonbern wegen bes naturlichen Schaubers, ben (mit Ausnahme bes roben Leichtsinnes) jeber bes Berftanbesgebrauchs fahige beim Anblide eines Bahnfinnigen fühlt, ben Mias zu feben scheut. Und bamit mir biesen ebelen Bug bes Obnffeus ja nicht übersehen, werben wir erft (v. 77-79) recht entschieden baran erinnert , baf Mias fein Keind ift, daß ben Keind zu verlachen bas suffeste Lachen ift, und daß er ben Alas bloß feines Wahnfinnes wegen zu sehen schenet. Dann aber folgt er, besonnen und willig, bem Befehle feiner Gottin. - Athene ruft ben Mige nochmale (v. 89. 90.) und er tritt mit ben Worten auf: ο χαίο Αθάνα, χαίρε Διογενές τέχνον, ώς εξ παρέπτης. Das find furchtbare, erschutternbe Worte, wie jeber fühlt, ber mit seiner Unschauung recht eigentlich in ber Sandlung lebt und qualeich in ber individualen Thatfache Die Ibee mitempfindet. Erftens erwage man, bag Mias, wie wir fahen, fonst bie Gotter nicht anrief , und noch weniger ihnen fur ben herrlichsten Sieg bantte. Bei seiner gewöhnlichen Ber-Kandesweisheit verblendete ihn der sittliche Wahnsinn des Bochmuthes fo ganglich, bag ihm Bitte und Dant an bie Gottheit Rindesthorheit schien; aber jest im geistigen Wahnfinne tritt die reine Menschennatur wieder frei mirtsam berpor; er fühlt, baf Sulfe ber Gottheit und Dank bafur bem Menschen Bedurfniß ift. Und babei nun bie entsetliche Tauidung, man mochte fagen, furchtbar rachende Gelbst-Gronie: er, ber nie fur ben größten Ruhm, bei wirklicher Gotterhulfe (auch nach Griechischem Doama ist fie fur Wichtiges nothig), gebantt hat, bantt jest fur bie größte Schmach berjenigen Gottin, Die ihm Diefelbe junachst bereitete. Aber (man wird fagen, ich verlore mich bei Gophofles in chriftliche Ideen, und doch geht man bei ihm nicht leicht zu weit barin, bisher wohl nie weit genug) ist nicht vielleicht biefe Schmach, die ben fittlich Unheilbaren heilen konnte, fur ibn

ein größeres Gottergeschent, als bie fruheren herrlichften Siege, Die ihn nur mehr verblendeten ? War nicht fur Ras poleon in fittlicher Beziehung fein Sturz bas größte Glud? \*) Ist nicht bemnach jene Ironie ber heiligste Ernst bes Diche tere? Doch ber erfte Einbruck ber angebeuteten Worte regt im hintergrunde bes Gemuthes unmittelbar und ohne Res flexion noch ein tief tragisches Gefühl auf. Wir fühlen, wie wir oft ber Gottheit in unseren Bitten gumuthen , fie folle unfere bofen ober boshaften 3mede forbern; und has ben wir fie bann zu unferem Berberben erreicht, fo find wir boshaft gludlich und bantbar gegen Gott und ichreiben auf Rechnung feiner Sulfe, mas er, um unfere Freiheit nicht ju feffeln, ber Leibenschaft und wild aufgeregten Rraft bloß gestattet hat, nachdem alle Abmahnungen und Sinderniffe fruchtlos waren. — Wie nun Nias feinen tiefen Fall und auch im Wahnsinne Spuren feines unbeugsamen Charafters gezeigt hat, geht er in fein Belt gurud, und Athene fagt gu Douffeud: Siehst bu, wie groß ber Gotter Macht? Wer war sonst einsichtsvoller und tuchtiger im handeln, als biefer Mann? Obpffeus antwortet: 3ch weiß teinen; aber ich bemitleide ihn, obwohl er mein Feind ift, weil ich ihn ungludlich und in ein bofes Schidfal verftridt fehe, fein Loos babei nicht mehr, als bas meinige, erwägend; benn ich fehe, baß wir alle, bie wir leben, nichts als Schemen find und Diese Worte geben bem Zuschauer und nichtiger Schatten. bem Charafter bes Obnffens gleichsam eine heilige Weihe: unserem geistigen Auge wird alle leibenschaftliche Berbuntes lung benommen; es ergreift und bie echt tragische Stims mung ber Furcht und bes Mitleibens über bas gemeinsame

<sup>\*)</sup> Rapoleon ist ein moderner Aias im Großen. Die Theilnahme, welche alle (selbst die Feinde) für ihn hegen, hat den tiefest poetischen Grund und wird sich durch keine Schmähungen hemmen lassen. Er ist einmal der held der Welttragödie, wenn ihn auch nie ein Shakeveare auf die Buhne führt. Zudem erreicht er die höhere Lösung und Genesung, die Tirestas für den Aias im Sinne hat (v. 747. 769.).

Menschengeschick. Aber die folgenden erhabenen Worte der Athene, obwohl fie ben Gebanken von unserer Richtigkeit nachbrudlich befraftigen, beben und ftarten mit echtem Muthe, indem fie und fagen, baf Befonnenheit und ju Lieblingen ber Gotter macht und nur Stolz und Uebermuth in ohnmads tige Schemen verwandelt, weil fie und ben Sag ber Gotter angieben. Und biefe Borte brennen und um fo tiefer in bie Scele, weil sie nur ber ibeale Abbruck von bem find, mas und in Mias und Obnffeus und ihrem beiberfeitigen Be-Schicke in energischer Wirklichkeit entgegen tritt. Denn eben bie Borte, welche Obuffeus zulett fprach, zeigen, bag er bie echte thatfraftige Besonnenheit hat, und barum von ber Gottheit nothwendig geliebt und begunftiget wird, mahrend Mias, um feines Uebermuthes Willen von ihr gehaft, fallen Dabei find die einzelnen Worte bes Obuffens fo vortrefflich und angemeffen, wie man es nur von einem Sophofles erwarten fann. Querft bie beiben menschlich erhabenen Berse: 3ch bemitleide ihn, obwohl er mein Keind, weil er ungludlich und in ein bofes Schidfal verftrickt ift. Wir sehen hier, daß die Natur fich früher geltend macht, als bas Gesets (weil ja bas Gesetz nur die ideale Korm ber handlung ift): eine ebele Ratur bewies im bestimmten Kalle auch bei den Alten (überhaupt bei Richt-Christen) oft genug die erhabenfte Reinbesliebe; aber fie als Gebot anszusprechen, bagu konnten fich felbst bie Weisen nicht erheben. Der folgende Bers (124.) ift in anderer Beziehung bedeutsam und fchon: es blickt barin ber Charafter bes Obnffeus burch, ber fich und feinen Bortheil nie vergaß, wenigstens nicht weiter vergaß, als nothwendig war, und dem die Feinde (auch Mias) ben Borwurf schlauer Eigensucht machten. Aber Tabgefehen bavon, ob vielleicht Donffeus in einzelnen Situationen ber alten poetischen Ueberlieferungen wirklich eigensuchtig erscheine) soll der Mensch sich und fein Blud je ganglich aus ben Augen laffen? Wollen mir die (vom phi= losophischen Standpunkte erst recht) kindische Thorheit Beine's mit behaupten, Chriftus habe bas Gefes ber Rachstenliebe duhin (d. h. bis zum Unsinne) steigern müssen, daß man Andere mehr lieben solle, als sich selbst? Also Odysseus denkt bei dem Unglücke des Aias an sich selbst; aber damit wir dieses nicht für kleinliche Eigensucht halten konnen, sondern als Aeußerung einer edelen Natur und klarster Besonnenheit nehmen, so fügt er hinzu: denn ich sehe, daß wir alle, die wir leben, nichts anderes sind, als u. s. w. Wodurch er die Wirtung des echt Tragischen tief und wahr andspricht.

Sett fommt bie Darobos (v. 134 sqq.). Der Chor, Gefährten bes Mias, halt bas Gerucht, bag Mias bas Beute vieh in der Racht getodtet habe, fur ein neibisches und boshaftes Gerede, bas besonders von Obuffeus ersonnen und eifrig verbreitet sei. Und jeder, der diese Berlaumdung hore, glaube fie leicht und freue fich noch mehr, als der Erzähler, bohnlachend über des Nias Schmerzen (wegen ber Waffen). Bas hat Sophofles durch diese Anlage bezweckt? Warum weiß es ber Chor nicht so gut, als gleich barauf Tekmessa. daß Alias Dieh abgeschlachtet, also die ihm von ben Argeiern schuldgegebene That verübt hat? Damit ber Chor biefes Gerebe als Ausfluß einer feindfeligen Stimmung ge aen Mias bezeichne , und wir erfahren , daß nicht bloß bie Atriben und Oduffens, sondern die fammtlichen Argeier bem Mias feind find. Denn es ist, wie oben gesagt worden, von wesentlicher Bedeutung, daß nicht allein Athene, sondern auch die Menschen den gewaltigsten Belben wegen seines Uebermuthes haffen. Daher beutet ber Chor fogar an, baß schon oft feindselige Beruchte über Mias verbreitet find (ae δ' όταν - ζαμενής λόγος έκ Δαναών κακόθρους έπιβή x. r. l.). Daß er aber ben Grund ber feindseligen Stimmung nicht in bem Uebermuthe bes Mias findet, fondern in feiner Selbengroße, ift fur treue Befahrten naturlich und nicht völlig unwahr: benn eben bie Berbindung von Uebermuth und helbengroße erregte Reib und hag. Aber auch bie weiteren Reflerionen (v. 154-163.) find feines Weges ein pannus purpureus; sondern sie führen die verderblichen

Wolgen ber Sandlung fur bie Sandelnden wie im dunkelen Reime por unsere Seele und bewirken somit eine tiefere Auffassung bes Studes. Mias (und wer ift rein von bem Rehler?) fieht mit Berachtung auf die Rleineren nieber (alle aber gelten ihm fur fleiner!), und bie übrigen Griechen (Die oursooi im Sinne bes mit Mias Empfindung rebenden Chores) haben fo wenig Gelbstverläugnung, daß fie beshalb feine Belbengroße, ju ihrem eigenen Schaben, vergeffen. Rur Donffeus (ben boch, mohl zu begehten, Mias und feine Gefährten am meiften ichmaben) hat bie Befonnenheit, Die beiberseitige Leibenschaft und ihre verberblichen Folgen recht zu murbigen, sowohl in unserem Stude, ale bei homer (Od. 2. 548 sqq.). Die, obwohl unfreiwillige, Anerkennung von Mias Belbengroße Seitens ber Argeier zeigen Die Berfe 164-171. Die nun folgenden Strophen bes Chores (v. 172-199.) enthalten biefe beiben Gebanten: 1) wenn Mias bas ihm Schuldgegebene wirklich follte gethan haben, fo habe ihm eine feindliche Gottheit Bahnfinn zugeschickt; benn durch fich felbst sei er folder Berkehrtheit nicht fabig (bezüglich auf das προνούστερος und αμείνων δραν τα xaigea. v. 119. 120.). 2) Wenn aber, wie er nathrlich glaubt, Mias unschuldig fei, so solle er sich erheben aus feiner brutenden Unthätigfeit gegen die Reinde und ihren Sohn. Beilaufig stehe hier noch die allgemeine Bemerkung, wie paffend alles biefes über bie beiberfeitigen Stimmungen ber handelnden Versonen und ihrer Umgebung in die Chorpartien verlegt ift. Denn, als bedeutsam fur die handlung, mußte es und gesagt werben; ba es aber fein Bestandtheil ber Handlung ift, fonbern bem Charafter als bleibenbes angehort, so hatte es in bem Dialoge nur nebenbei und in inbividualer Karbung vorkommen konnen. Ebenso ist die kommatische Stelle (von v. 200-253.), so fern sie Buge ber Sandlung enthalt, nur empfindungsvolle Schilderung bes im Prologos bereits Dagemefenen. Außer ber mahnsinnigen Thiermetelung schildert sie und auch noch mehr die treueste Liebe und Berehrung, welche bie Umgebung gegen ben Nigs

fühlt: also mußte derselbe wohl ein ebeles und felbst lies benswürdiges Gemuth haben, fo abstoffend er fonft erscheint. Sobald Tekmessa (v. 250.) gesagt hat, daß Nias wieder bei Berftande sei. kommen wieder Trimeter (v. 254 sqq.) und wird und anschaulich erzählt, was Nias in und nach seinem Wahnsinne begonnen hat (v. 275-321.). Darin hat Sophofles weise gethan, bag er ben Mias nicht in feinem wahnsinnigen Beginnen auf die Buhne führte, sondern daß er dieses hier burch Teknessa schildern lagt, und daß Mias oben, wo er in seinem Bahnsinne erschien, sich mehr von einem großen Irrthume, einer firen Ibee, als von wirklichem Bahnsinne ergriffen zeigte. Uctiver, rafender Bahnsinn erscheint uns, wenn er verderblich wirft, furchtbar und entsetlich; wenn er aber durch sein tobendes Bemuhen nichts ausrichtet, komisch: beides ist nicht tragisch. Wird bages gen ber active Wahnsinn geschildert, so tann die geistige Berblendung in ihrer Unfeligfeit hervortreten und unfer Gemuth fo erschuttern, bag es gur tragifchen Gefammtwirfung viel beitragt. Unders ift es mit bem paffiven Wahnfinne, fei biefer in feinem Leiden ungludlich (Lear), ober in fentimentaler Schwermuth gludlich (Ophelia): beide tonnen durch perfonliches Auftreten wirken. Rurg aller Wahnfinn, weil er nur ein geistiges Unheil ift, muß in ber Poesie so auftreten, daß hauptsächlich bas geistige Difleben anschaulich wird und nicht ber Widerspruch bes außeren Handelns.

Wie der Chor (v. 254 sqq.) sich über die Nachricht der Teknessa, daß der Wahnsinn des Aias ausgehört habe, freuen will, bemerkt sie, daß nicht zur Freude, sondern eher zur Betrübniß Ursache sei, da Aias nun, seine Schmath erstennend, ebenfalls von dem tiessten Schmerze ergrissen sei. Dieser Schmerz wird nachher (v. 296—321.) in ergreisens der Anschaulichseit und Starke geschildert, so daß man sich die ersten lichten Augenblicke nach der Genesung von dem Wahnsinne nicht wahrer, schöner und surchtbarer denken kann. Teknessa schließt mit Necht, daß des Aias Zustand und Neußerungen noch größeres Unglück befürchten lassen, während

Wolgen ber handlung fur bie Sandelnden wie im bunkelen Reime por unsere Seele und bewirten somit eine tiefere Auffaffung bes Studes. Mias (und wer ift rein von bem Rehler?) fieht mit Berachtung auf die Rleineren nieber (alle aber gelten ihm fur fleiner!), und bie übrigen Griechen (Die ouexpoi im Sinne bes mit Mias Empfindung rebenben Chores) haben fo wenig Gelbstverlaugnung, bag fie beshalb feine Belbengroße, ju ihrem eigenen Schaben, vergeffen. Mur Douffeus (ben boch, mohl zu begehten, Mias und feine Befahrten am meiften schmahen) hat bie Befonnenheit, Die beiderseitige Leidenschaft und ihre verderblichen Rolgen recht ju murbigen, sowohl in unferem Stude, ale bei homer (Od. A. 548 sqq.). Die, obwohl unfreiwillige, Anerfennung von Mias helbengroße Seitens ber Argeier zeigen bie Berfe 164 - 171. Die nun folgenden Strophen bes Chores (v. 172-199.) enthalten biefe beiben Gebanken: 1) wenn Mias bas ihm Schuldgegebene wirklich follte gethan haben, fo habe ihm eine feindliche Gottheit Bahnfinn jugeschickt; benn burch fich felbst fei er folcher Berkehrtheit nicht fahig (bezüglich auf das noovovoregos und aueirw doar ra naigea. v. 119. 120.). 2) Wenn aber, wie er naturlich glaubt, Mias unschuldig fei, so folle er fich erheben aus feis ner brutenden Unthatigfeit gegen die Reinde und ihren Sohn. Beilaufig stehe hier noch die allgemeine Bemerkung, wie paffend alles biefes über bie beiberfeitigen Stimmungen ber handelnden Versonen und ihrer Umgebung in die Chorpartien verlegt ift. Denn, als bedeutsam fur bie Sandlung, mußte es und gefagt werben; ba es aber fein Bestandtheil ber Handlung ift, fonbern bem Charafter ale bleibenbes angehort, so hatte es in bem Dialoge nur nebenbei und in inbividualer Karbung vorkommen tonnen. Ebenso ift die tommatische Stelle (von v. 200-253.), so fern sie Buge ber handlung enthalt, nur empfindungevolle Schilberung bes im Prologos bereits Dagemesenen. Außer ber wahnsinnigen Thiermetelung schilbert sie und auch noch mehr bie treueste Liebe und Berehrung, welche bie Umgebung gegen ben Mias fühlt: also mußte berfelbe wohl ein theles und felbst lies benswürdiges Gemuth haben, fo abstofend er fonft erscheint. Sobald Tetmeffa (v. 250.) gefagt hat, bag Nias wieber bei Berstande sei, tommen wieder Trimeter (v. 254 sqq.) und wird und anschaulich erzählt, was Alas in und nach feinem Wahnsinne begonnen hat (v. 275-321.). Darin hat Sophofles weise gethan, bag er ben Mias nicht in feinem wahnsinnigen Beginnen auf bie Buhne führte, sondern baß er biefes hier burch Tefineffa schilbern lagt, und bag Mias oben , wo er in feinem Bahnfinne erschien , fich mehr von einem großen Irrthume, einer firen Ibee, als von wirklichem Bahnsinne ergriffen zeigte. Activer, rafender Bahnsinn erscheint uns, wenn er verderblich wirft, furchtbar und entfetlich; wenn er aber burch fein tobendes Bemuhen nichts ausrichtet, komifch: beibes ift nicht tragisch. Wird bagegen ber active Bahnfinn gefchilbert, fo fann bie geiftige Berblendung in ihrer Unseligfeit hervortreten und unser Gemuth fo erschuttern, bag es zur tragifchen Gefammtwirkung viel beitragt. Unders ift es mit bem paffiven Wahnfinne, fei biefer in feinem Leiben ungludlich (Lear), ober in fentimentaler Schwermuth gludlich (Ophelia): beibe konnen durch perfonliches Auftreten wirten. Rurg aller Wahnsinn, weil er nur ein geistiges Unheil ift, muß in ber Poesse so auftreten, daß hauptsächlich bas geistige Migleben anschaulich wird und nicht ber Widerspruch bes außeren Handelns.

Wie der Chor (v. 254 sqq.) sich über die Nachricht der Teknessa, daß der Wahnsinn des Aias ausgehört habe, freuen will, bemerkt sie, daß nicht zur Freude, sondern eher zur Betrüdniß Ursache sei, da Aias nun, seine Schmath erstennend, ebenfalls von dem tiessten Schmerze ergrissen sei. Dieser Schmerz wird nachher (v. 296—321.) in ergreisens der Auschaulichkeit und Starke geschildert, so daß man sich die ersten lichten Augenblicke nach der Genesung von dem Wahnsinne nicht wahrer, schöner und furchtbarer denken kann. Teknessa schließt mit Recht, daß des Aias Zustand und Aeußerungen noch größeres Ungluck befürchten lassen, während

die Erhaltung seines Lebens wichtig machen kann: ihr eigenes und feines Rindes Schidfal, ben Spott und Sohn ber Reinde, und feiner beiahrten Eltern Schmerz. Der Topos ihrer Rede erinnert an das, was Andromache fpricht, um ben icheidenden Settor vom Rampfe abzuhalten (Il. Z. 407 sag.); sowie in ber folgenden Rede des Alias (v. 540-577.) Anklange an die bes Sektor find (ibid. v. 440 sqq. 475 sqq.). Doch fann von Rachahmung nicht die Rebe fein, außer in wiefern Sophofles ben bilbenben Ginflug bes homerischen Beiftes empfunden hatte. Die Uebereinstimmung zweier gros fen Dichter in einem Buntte beweift in ber Regel nur beffen Raturmahrheit. Auch ift bie Berichiebenheit, welche aus ben Berhaltniffen ber handelnden Versonen sowohl, als aus bem Unterschiede bes Epos und Drama, hervorgehet, bedeutend genug. Uebrigens schreitet bie Sandlung von B. 480 bis B. 590 außerlich nicht weiter, aber fie entwickelt fich innerlich im Gemuthe bes Alas allseitiger und tiefer, indem ber Entschluß zu fterben gleichsam die Renerprobe besteht. Dabei wird und ber Beld in seinem Berhaltniffe gu Eltern, Weib und Rinde von ber ichonften und liebenswurdigsten Seite vorgeführt, wenn auch seine starre und barte Ratur zuweilen durchbricht (z. B. v. 584-590); und somit bient bie gange Scene bazu, die echt tragische Theilnahme zu erhohen. Der Chor, burch Diefe Scene angeregt, erinnert fich (v. 591-636) mit Innigfeit und Sehnsucht an Die gludliche heimathliche Salamis, beklagt sein herbes Loos vor Troja und befonders das Geschick bes Mias und beffen hochbejahrte Eltern.

Run tritt Aias wieder auf und verfündet, Allen unerwartet, in aussührlichen Worten (v. 637—683), daß er, auf das Flehen der Tekmessa und aus Mitleiden für sie und sein Kind, seinen Entschluß geändert habe und sein Leben erhalten wolle. Er will daher ans Weer gehen, um Reinisgung und Sühne vorzunehmen und das von hektor einst (ll. 7. 303) geschenkte unselige Schwert in die Erde zu vergraben. Denn wahr sei das Sprüchwort: Der Feinde Gesschenke sind Ungeschenke und frommen nicht. Jeder Leser,

ber bis hieher mit ganger Seele bei ber handlung mar, wird fofort fuhlen, daß Mias nicht von Bergen redet, fonbern burch biese Worte bie Tekmessa und ben Chor nur sicher machen will. damit er sein Borhaben ungestort ausführen tonne. Unbegreiflicher Weise nimmt fie Gruppe (Ariabne 5. 196. 213.) fur baaren Ernft und meint, Migs fei wirtlich von neuer Liebe jum Leben ergriffen, habe feinen Saf gegen die Atriden abgelegt und wolle ihnen in Zukunft aufrichtig gehorsam sein. Der Irrthum ist um so scharfer zu rugen, weil Gruppe Die richtige Auffassung von Fr. Jacobs (A. B. v. Schlegel u. a.) por fich hatte und biefe mit ungeberbigem Rafonnement befampft. Kur ben Kenner von Cophofles Darftellung und Ausbrucksweise ift es ichon in ben erften gehn Berfen, mo Mias bie Menberung feines Entschluffes ausspricht, flar, bag er nicht von Bergen rebet. Diefes tritt aber in ber Folge fo entschieben hervor, baß es fast jeber Bers fur sich allein burch Inhalt und Form beweiset, und bag zulett auch Gruppe fich ber Wahrheit nicht erwehren fann. Er meint baher, Mias habe mahrend bes Rebens feine geanberte Bergensstimmung und Entschließung wieder geandert und es gewinne gulett ber Gedante gu fterben von neuem bie Dberhand. Rein, Mias hat seinen ersten Entschluß zu sterben gar nicht geanbert, noch weniger ift er feinem Charafter fo untreu geworben, bag er weich, fromm und berechnend fügsam (wie ein Dopffeus) Alles wieder gut machen und von nun an gehorchen will. Eben weil er feine Umgebung tauscht und nicht aufrichtig rebet, baher biefer Aufwand von Sentengen und Reflerionen, ber fouft weber bem Sophofles eigen, noch in bem Charafter bes Mias begrundet ist. Daß Tekmessa und der Chor die Tauschung nicht merten, sondern Alles für ernste Bahrheit nehmen, ift, wie jeder fiehet, ihrem Berhaltniffe naturlich. Gruppe vielleicht gemeint, eine List widerspreche bem Charafter bes Mias? Weiche Augfamfeit und Lebensluft wiberspricht ihm, aber nicht eine Lift, wo sie nothwendig ift. Und ift fie hier nothwendig? Cophofles hatte, bentbarer Beife,

bas Stud fo anlegen fonnen, baf fie nicht nothwendig mar: aber marum follte er bas? Bar boch Hias felbst im Bahnfinne einer Lift fabig (warum überfiel er fonst bie vermeint= lichen Keinde bei Racht?) und ist boch jeder Mensch, auch ber ibeale, in ber Noth einer Lift fabig, wofern er nicht bas Ibeal ber Wahrhaftigfeit barftellen foll. Rothwendig aber ift bic Lift fur ben Mias, bamit er ruhig fterben fann. Tefmessa und die Gefahrten hatten ihn sonft nicht aus ben Mugen gelaffen, und baf er fich in ihrer Gegenwart tobtete. ging nicht au. Bubem fpiegelt bie Lift bes Mias eine viels fach erscheinende Tauschung ber Natur ab und ergreift bas burch unser Gemuth um so tiefer: ber Krante scheint oft vor dem letten Momente genesen zu fein; dem letten vernichtenben Sturme geht ein trugerischer Sonnenblid vorher. Aber wie ber Kranke in ber icheinbaren Benefung fein na= hes Ende fühlt, fich aber die liebende Umgebung gern taufcht; fo taufdit hier Mias mit Bewuftfein, aber feine Freunde merken bas Trugerische nicht. Ich behaupte nicht, daß uns Diefes bei ber Lefung bes Studes bier jum flaren Bewußt= fein fomme, noch daß ber Dichter baran gedacht habe; aber bei ber Anschauung bes lebens ergreift vieles unfer Gemuth. mit geheimnifvoller Kraft, was und nicht zum deutlichen Bewußtsein fommt. Conft fonnte ja bie Rulle Des Lebens mit dem Begriffe erschöpft werden. Der folgende furze Chorgesang (v. 684-709) enthalt eine freudige Dankergiefung an bie Gotter bafur, bag Mias 1) von feinem Bahn= finne und Schmerze genesen ift und leben will; 2) bag er von nun an die Gotter und ihre Macht willig anerkennetund fromm verehrt; 3) baß er feinen Born gegen bie Atris ben befänftiget hat und ihren Beschlen gehorchen will. Doch fommt bem Chore alles fo unglanblich vor, bag er biefes Wefühl mitten in feiner Freude ausspricht und fich beffen Dennoch laßt er ben Mias frei gehen , baß bewußt wird. er fein Borhaben zu fterben ruhig ausführen fann. geschichet nicht barum, weil etwa ber Chor nicht in bie Handlung eingreifen burfte, fondern er zeigt die Lebenberscheinung thatsächlich, daß wir und über das gern täuschen, was wir freudig wünschen und hoffen, und daß wir alle Bedenken, die und etwa kommen, leicht und leichtstnnig, selbst mit dem Bewußtsein davon, zurückweisen. Der Shor ist kein bloßer Spiegel, der die Momente der Handlung und ihren ethischen Gehalt ressectirt, sondern er ist, wie die Handlung ihr Träger, selbst eine ideale Lebenderscheinung, und insofern doppelt bedeutsam für das Stück, als Hypophet der Handlung und unmittelbar selbst (geistig) handelnd. So sieht man erst den großen und sür die poetische Wirkung so bedeutsamen Unterschied des Chores und bloßer poetischen Resservonen.

Jest (v. 710 ff.) tritt ein Bote auf und melbet bie nabe Ankunft bes Teufros. Gleichsam als bloke Renigkeit und aus Liebe jum Reben, wie fie folchen Verfonen eigen ift, erzählt er, baf bie Grieden ben Teufros, wie er mitten burch bas Lager ging, verhöhnt und ihm jugerufen, Mias follte von Steinen gerschmettert fterben; ja es murbe sogar zum blutigen Kampfe gekommen sein, wenn nicht Greise befanftigend ine Mittel getreten maren. Bogu biefes? Scheint es nicht, bag ber Borfall, ben ber Bote fo genan ergahlt, an biefer Stelle ohne Wichtigfeit fei und neben ben inhaltschweren Momenten ber Sandlung, Die unfere Seele erfullt haben, verschwinde, zumal ba uns bie Sache aar nicht unerwartet fommt? Gin neuerer Dichter (ich meine feinesweges einen geringen) murbe mohl bem Boten irgend einen Gebanten als Refferion über ben Lauf bes Weltlebens in ben Mund gelegt haben , ber , scheinbar absichtelos, sich unmittelbar burch feinen Inhalt als bedeus : tungevoll für bas Bange anfunbigte. Aber Cophofice will als thatfachliche Birtlichkeit vorführen, mas wir bisher nur aus ben , vielleicht einseitigen und parteischen , Hengerungen ber Tetmeffa, bes Chorce und Nias wiffen, baß Mias bei ben Griechen in ber That aufs Sochfte verhaßt ift und baf biefe in ihrer Berblendung ihn wirklich zu Tobe ju fteinigen gedeuten (vgl. v. 245.): benn biefes ift nicht

nur fur bie Ibee bes Studes überhaupt wichtig, fonbern bient insbesondere dazu, die gleich erfolgende Reindseligkeit ber Atriden ju motiviren. Daber und weil fich bier alle Raben von Mias Geschicke nochmals vereint zeigen, ift es auch gang paffend an diefer Stelle. Denn wir feben bier. 1) wie verhaft Mias ift; 2) ben Grund bavon (v. 747-768.); 3) Lias Tod; 4) bag ber Entschluß zu sterben bei Mias nicht aus einer frankhaften Ginbilbung, fonbern aus einer Urt Nothwendiafeit hervorgegangen ift. diese Rothwendigkeit nur eine solche, wie sie den ungelauterten Menschen in ben Berwickelungen bes Lebens ergreift, aber fie bient boch bagu, ben Entschluß bes Mias vor uns in etwa ju rechtfertigen und feinen Charafter ju heben. Mur wer mit den Augen reiner Unschuld ober mahrer Weisbeit auf die Bermirrungen bes Lebens blickt, fichet eine friedliche Losung und feine Nothwendigkeit, ben Anoten burch Selbstvernichtung zu zerhauen. Und auch biefes hat Sophofles in feiner munderbaren Tiefe des Gemuthes und mit klarem Beifte empfunden; und mit noch großerer Beisheit und gleichsam Buchtigfeit bes Runftlerfinnes bezeichnet, nicht mit ausbrucklichen Worten, aber fo, bag wir es alle wie eine Regung unseres befferen Gelbst mitempfinden. Ralchas, diefer heilige gottbegabte Seher, hat gefagt, daß Mias gerettet werde (und sich somit Alles friedlich lose), wofern er noch biefen einen Tag im Belte gurudigehalten (und an dem Selbstmorde gehindert) werbe (v. 730-748. Raturlich fann, jumal unter folden Umftan-769. 770.). ben, ein Ralchas nur eine mahrhafte, den Gottern mohl-. gefällige, alfo beilige, Lofung ale moglich in feinem Beifte schauen; das fühlen wir alle. Eben so übersehe man nicht, wie hochst zweckmäßig wir erft an diefer Stelle und unter solchen Umständen aus dem Munde bes Kalchas von bem sittlichen Uebermuthe und Wahnsune des Mias, wegen deffen eben er bei Gottern und Menschen so verhaft ift, volle Runde erhalten. Daß biese Runde jest, ba wir ihn tennen, unfere Theilnahme fur ihn nicht schwache, ift schon früher bemerkt. Aber noch wichtiger ift es, bag wir zugleich mit der Große ber fittlichen Krantheit die Möglichkeit ihrer Beilung erfahren, weil uns baraus die tiefe Raturanlage des Mias abermals fühlbar wird. Andererseits bringt die Schwere von Mias fittlicher Berwirrung um fo tiefer in unfere Seele, je einfacher und mahrer biefelbe burch ben heiligen Mund bes Ralchas verfundet wirb. Schilberte ein gewöhnlicher Mensch oder gar ein Keind den Uebermuth bes Mias, fo thate er es ficher mit ben Karben bes Saffes ober einer anderen Leidenschaft, um besto ftarter zu wirken; aber die Wirtung ware eben badurch in ber That gefdmacht. Allce Cittliche ift erhaben; ber Ausbrud teffelben fei es eben fo: alfo einfach und mahr. Mogen bas unfere Sittenlehrer bebenten und nicht burch Glanz und Feuer ber Rebe unfer Berg für Gott und Tugend entflammen wollen. Leibenschaftliches Entflammtsein für sittliche Wahrheiten ift fein Entflammtfein fur bie Tugend, sondern was ihm Rahrung gibt, ift ber haf bes Gegentheils und ber bamit behafteten Menschen. Uebrigens liegt eben barin auch ber Grund, weshalb Sophofles, während ber Bote biese mit Ernst und geheimnisvoller Berehrung gegen ben Bang ber Weltordnung erfüllende Mittheilung bes Ralchas berichtet, Die Tekmessa nicht zugegen sein, sondern gleich nachber eintreten läßt: es ware nicht naturlich gewesen, bag Tefmeffa fich dabei ruhig verhalten; ihre Aufregung aber hatte nothwendig ben erhabenen Eindruck, ben bie Mittheilung macht, geftort und geschwächt. Sobald nun Tetmeffa, vom Chore gerufen, auftritt, und in wenigen Worten ben Stand ber Dinge vernommen hat, eilt fie und Chor und Bote nach verschiedenen Seiten ab, um ben Mias aufzusuchen.

Aias erscheint (v. 806 ff.) in einsamer Gegend und schickt sich zu sterben an. Ich will nicht (mit dem Schosliasten u. A.) fragen, warum Sophofles von der gewöhnslichen Sitte der alten Tragodie abweicht und den Aias vor den Augen der Zuschauer sterben läßt; es ist zu augenfällig, wie Großes und Herrliches er dadurch erreicht hat. Man

bente fich die Anlage anders; man wird feine erfinnen tonnen, bie nur in etwa genugte. Mias mußte besonnen und groß enben und im letten Augenblicke und mit Bewunderung seines erhabenen Todes erfüllen. Und in ber That ber Monolog und die Art, wie fich Mias entleibt, ift erhaben, obwohl ich bamit keinesweges gesagt haben will, baß fie fittlich aut feien. Aber wenn auch eigentlich, fofern von freien Wefen die Rebe ift, nur Wahrheit und Tugend erhaben fein konnen, fo gibt es boch Grundfate und Sandlungen , benen man, ungeachtet ihrer objectiven Unwahrheit und Unsittlichkeit, Erhabenheit ber Wirkung nicht absprechen fann. Und biefes ift überall ber Kall, wo Gedante und That von der Art find , daß fie nur aus einer großen gei= ftigen und fittlichen Ratur hervorgeben tonnen, obgleich Gebanke und That felbst vor ber Bernunft in nichts zergeben und werthlos find. Wenn ber Menfch in Wirklichkeit nicht mehr thatig ift, so bort er auf zu leben; benn Leben und Thatigfein ift eins. Und wenn ein Mensch in ben Wahnfinn verfintet, daß er teiner Thatigfeit mehr fahig fei, fo erfaßt ihn Ueberdruß bes Lebens. Aller Gelbitmord geht aus Wahnsinn hervor, fei er ein dronischer ober momentaner, ein physischer ober sittlicher. In wiefern er zugurechnen fei, follen Menschen nicht entscheiben wollen. Darum überläßt ber Christ ben Gelbstmorber ber Barmherzigfeit Gottes; ber Schauber, ben jeber Denich von Natur vor einem folden empfindet, follte ju Befferem ftimmen, ju tiefem Mitleiben und Ernfte. Also ber Monolog bes Mias und fein Tod ift in Wahrheit von erhabener Birfung. Weil er feiner murbigen That mehr fahig zu sein wahnt, fo ftirbt er aus freier, besonnener Wahl, verleitet burch ben Zwiespalt, worein seine große Raturanlage und Rraft burch ihr übermäßiges Gelbstgefühl mit ber Belt gerathen find. Sein Entschluß zu fterben geht nicht ans reichlicher paffiver Schwermuth und Lebensverachtung, fondern aus einer hohen, freilich verwirrten, fittlichen Kraft bervor; baber auch die große Besonnenheit und plastische Rube in

bem Monologe. Diefer beginnt mit einer Refferion über bie Stellung bes Schwertes, und baf biefes, neu nud mobil geschliffen, ein Geschent Settore, bes feinblichften Mannes, in dem feindlichen Boben Trojas ftede. Diefe Betrachtung ift von außerordentlich auter Wirfung, weil fie burch ihre Dbiectivitat einen im Grunde phyfifch gefunden und befonneuen Beift offenbaret. Mun bittet Mias ben Zous um bie Gunft. baf fein Korper von Teutros moge gefunden und bestattet, nicht aber von den Reinden mighandelt werben. Dabei ift bie nur burch zwei Borte angebeutete Refferion. bag biefes fein großes Beschent sei (ov maxoon years v. 816.) von folder Wirfung auf bas Gemuth, bag ce fich beffer fuhlen, als fagen laft: benn 1) beweift fie besonnene Ueberlegung , 2) einen Borwurf gegen Zeus, ben Stammpater feines Geschlechtes, besonders neben bem unmittelbar porhergehenden Berfe (av Πρώτος, & Zev, καί γάρ είxóc. apxegor. v. 815.) und bem, mas bald folgt (roguvru σ', ω Ζευ, προστρέπω. v. 822.). Comit licat barin eine Prometheus = Stimmung , b. h. ein Gefühl von ber Große und bem Werthe bes eigenen unterbruckten Gelbft und ber Gerechtigfeit feiner Cache, fowie eine freie (boch cben bas burch franken wollende) Resignation an die Gotter und bas Geschick wegen ihrer bisherigen Ungunft und Sarte. Ber bas leben beobachtet, findet biefe unfelige Stimmung bei Menschen von edeler Naturanlage, Die fich burch Irrthum ober Berfehrtheit ungludlich gemacht haben und die Schuld Underen ober bem Schickfale beimeffen, fehr oft, felbst bei, in ber Reflexion glaubigen, Christen ihrem Gotte gegenüber. Jest ruft Mias ben (geleitenden unterirdischon) hermes an, bag er ihn leicht und schnell jum habes brinaen wolle, fobald er feine Seite burchbobrt habe. Die Bitte ift schon als Bug ber Besonnenheit bedeutsam, aber noch mehr als Beweis ber Krommigfeit und Glaubigfeit. folgende Gebet an Die Erinnpen (v. 826-835.), um ihnen bas gange Geer und besonders bie Atriben zu weihen, bamit biefe, wie er burch eigene hand (adrooguyis), fo auch

burch eigne Sand von ben Liebsten (auroomayete nooc rov peliaron) fallen mochten, berührt und um besmillen mit tief tragischem Schauber, weil es uns nicht nur die Forts bauer bes furchtbaren Saffes in Mias Gemuthe beweifet, sondern weil auch biese Worte wie ein spaterhin erfullter Kluch erscheinen und bas geheimnifvolle Walten bes Schickfales als ein gerechtes und heiliges empfinden laffen. Was weiter in bem Monologe folgt (v. 836-856.), enthüllt uns, im Contrafte mit bem Borberigen, Die mannliche Liebenswurdigfeit, sowie ben Abel und bie Grofe, in Nias Gemuthe, fo bag unfer Berg gang fur ihn gewonnen wird. Die lette Beile (ra d' all' en Aldon role narmungigoμαι) ift von wunderbarer Wirfung und Erhabenheit: benn es liegt barin 1) große Besonnenheit; 2) zuversichtliche Glaubigkeit an Die Gotter und ein Jenfeits; 3) bas Gefühl ber in biefem Leben erlittenen Rranfungen; 4) bie Andentung der Unerschöpflichkeit und Unendlichkeit bes menschlichen Gemuthes und Geiftes. Und wie mußte biefe eine Zeile erft ben Griechen berühren, bem Die Schweigsamkeit lebendig vor bie Seele trat, mit ber im habes Mias bem Obuffeus begegnet (Od. 2. 563.)!

Der Chor und Tekmessa treten (v. 857-962.), von bem Boten bes Teufros veranlaßt, in Angst und flagend auf, um ben Mias zu fuchen und zu retten. Es findet ibn (ein schöner Bug!) Tetmeffa, ba er eben verschieben ift, und bricht in neue Rlagen aus, fo bag ber Chor herbei fommt und in die Rlagen einstimmt. Zwischen ben Rlagen außert Tefmessa, während sie ben furchtbaren Anblick ber Leiche schildert und diese verhallt, daß Alas felbst dem Reinde beflagenswerth erscheinen muffe, und daß ein fo schreckliches Schidfal nur burch Rugung ber Gotter, insbesonbere ber bem Obpsseus gewogenen Athene, herbeigeführt sei. Und als der Chor baran erinnert, wie fehr Donffeus und bie Atriben über ben Tob bes Mias spotten und hohnen murben, bemerkt fic, baß hohnlachen nur ihre Thorheit verriethe und daß sie bald im Rampfe ben Berluft bes Belben

beklagen follten; die Thoren verkennten das gegenwärtige Gut und wußten erst das verlorene zu schätzen; Aias fei wohl daran, und Odysseus moge immerhin nichtigen Uebers muth beweisen.

hierauf tommt Teufros (v. 963 ff.), zuerst in abgebrochenen Rlagen, bann in schmerzlichen Betrachtungen über Nias Tod und das ihm baraus erwachsende Miggeschick. Denn ber alte Bater Telamon, ber felbit im Glude nicht heiter fei, werbe, jum Borne und Diftrauen geneigt, arge wohnen, er habe aus Feigheit ober gar aus Lift ben Mias verrathen, um ftatt feiner Macht und Guter zu erben ; barum brobe ihm zu Saufe Berftoffung und Berbannung, und vor Troja habe er auch viele Keinde und wenig Erfpriegliches; bas Alles bereite ihm Mias Tob. Diefe gange Rebe (v. 981 ff.) foll erstent ben Charafter bes Teufros als edel barftellen, wie er ohne hoffmmg auf Dant und Lohn in treuer bruderlicher Liebe fur Mias Ehre und Rind forgt; benn Teufros ist von jest an nicht nur ber lebendige Trager ber Theilnahme, die wir bem Mias und feinem Geschicke zuwenden, sondern er bedarf auch eines ebelen Charafters, um bie Sandlung, ber 3bee bes Studes gemaß. burchführen zu tonnen. 3weitens ift bie Charafteristit bes alten Baters Telamon fur ben Charafter bes Mias bebeutend; benn wir feben, wie bie Ratur bes Baters in bem Sohne, und zwar hier, wie oft, gewaltiger und folosfaler, hervorbricht. Und so lagt und dieses mit tieferem Sinne in bie Berkettung menschlicher Geschicke blicken, indem wir fühlen, baf ber Menich bei aller personlichen Schuld, ba er ja die Rraft hat, jede angeborene Leidenschaft zu überwinden, boch burch die angeerbte Urt in etwa entschuldiget wird. Aehnliches bewirft die gleich folgende Bemerfung des Teufros über ben Zufall (the roxne), daß Mias und Seftor beide durch ihre einst freundschaftlich gewechselten Geschenke ben Tod gefunden haben, und bag biefes nach fe in er Annicht eine Rugung ber Gotter fei; jumal ba Mias felbst icon oben (v. 649 ff.) benfelben Gebanten in anderer Beife

ausgesprochen hat. Es ist den Meuschen allgemein eigen, bei wichtigen Vorfällen auch das dem Verstande als rein zufällig Erscheinende für eine geheimnisvolle Schickung anzusehen und darin das höhere Walten einer unsichtbaren Macht zu fühlen.

Bie Teufros die letten Worte gesprochen hat, melbet ber Chor die Ankunft eines feindlichen Mannes, namlich bes Menelaos, welcher fofort eintritt. Bon hier beginnt ber zweite haupttheil der Tragodie, welchen mehrere Kritiker fur ungehöriges Unhangfel gehalten haben, bas bem Stude die nothige Lange geben ober andere Rebenzwecke erfüllen folle. Daß ein folcher ben Werth bes Studes gang vernichtenber Einfall vollig grundlos fei und bag im Begentheile alles folgende jur Entfaltung ber Ibee, welche bargestellt wird, erforderlich fei, ift ichon oben gur Benuge gefagt worden. Daher folgen hier nur Bemertungen über bas Einzelne. Menelaos tritt (v. 1036.), außer Uthem fast vor Eifer, auf , um bem Teutros die Beerdigung bes Bruders zu verbieten. Er verrath in ber gangen Scene (bis v. 1149.), im Gefühle feiner Uebermacht, ben fleinlichsten hochmuth; es fommt ihm fogar Die Riebertrachtias feit nicht jum Bewuftsein , baf er über ben tobten Mias triumphirt, ben im Leben er nicht habe bezwingen fonnen (v. 1056 ff.). Er beruft sich zwar auf sein Recht, aber haß und Uebermuth ist bie Quelle seines Sandelns. ber erinnert ihn ber Chor (v. 1087.), er folle nicht, Andes ren weise Lehren gebend, ein übermuthiger Freveler gegen die Todten werden. Teutros weist (v. 1082 ff.) Die Rranfungen bes Menelaos mit aller Scharfe und Bitterfeit ber -Rebe zurud, boch bleibt er ber Wahrheit im Ganzen getreu. Darum erfennt ber Chor (v. 1108.) Die Gerechtigfeit seiner Sache an, tabelt aber bie ichroffe und herbe Sprache. wird ber Dialog fehr aufgeregt und wechselt zuerst Bers auf Bers. Menelaos ist babei stets ber herausfordernde und die Rrantung anstimmende, spricht auch meist gehaltlose Worte bes Uebermuthes und Saffes; Teufros bagegen,

obwohl durch seine Rebe ebenfalls verlettend, spricht mehr treffend als frankend und wehrt gleichsam nur bie Ungriffe bes Gegners ab; babei find feine Worte gehaltvoller und fogar, wo es ber Zusammenhang gestattet, tieffinnig und fromm (v. 1114, 1118, 1120.). Celbst ba, wo er bent Menelaos ungerechten Einfluß auf bas Urtheil, bas bem Achilleus Baffen absprach, vorwirft, glaubt er wenigstens Recht an haben, und hat es vielleicht. Darauf unterfaat Menelaos nochmals brobend bie Beerdigung; aber Teufros antwortet rubig und entschieden, bag er ben Bruder beerbigen werbe. Sett tann. fich Menelaos gar nicht mehr mafigen, sonbern brobet bem Teufros in gehaltlofer Stichelei bas Schlimmfte, falls er bie Beerbigung mage. fros erwidert, in spottischer Rachbilbung ber Rebe, Stiches lei mit Stichelei; boch ift auch hier wieder, mas er spricht von tieferem Gehalte und ber Wurde bes Mannes und ber Cache mehr gemaß. Darum weiß Menelaos nichts weiter zu fagen, sondern entfernt fich mit ben Worten, baf es für ben ichimpflich fei, mit ben Worten zu ftrafen, ber Gewalt gebrauchen tonne; was Teufros mit einem ahnlichen Bebanten erwidert. Der Chor ermahnt in einigen Anavaften (v. 1152-1156.) ben Teufros, die Beerdigung zu beschleu-Diefer macht, ba Tetmeffa und Euryfates eintreten, fogleich Unftalt bazu, nimmt eine feierliche Weihe und Bermunfchung vor und ermahnt die Gefährten, mannhaften Witerstand gegen die Reinde zu leisten (v. 1157-1173.). Wahrend Teufros, das Grab zu bereiten, abwesend ift, beflagt der Chor (v. 1174—1209.) den endlosen Jammer bes Rrieges und verwunscht ben Urheber beffelben, ber ihm allen frohen Lebensgenuß geraubt habe. Früher fei jedoch ber gewaltige Migs fein Schutz und hort gemesen, ber jett barnieber liege; baber municht er, an Sunion und bie beis lige Athena erinnernd, fehnlich in die Beimath gurud. Da ber Lebensgenuß ausführlicher (v. 1188-1198.) und in einer Beise erwähnt ift, wie wir es bei neueren Dichtern unter ähnlichen Berhaltniffen faum finden ober billigen mochten. so erwäge man, daß es dem Menschen naturlich ist, sich in Noth und Leiden, zumal wenn sie, wie hier, mehr das Gemuth, als den Körper ergreisen, einen glücklichen Zustand idealissend und mit Schusucht vorzustellen. Und daß Sophofles Züge hervorheben darf, die nach seinen Begrissen rein sind, von denen wir aber, wenn sie als Genuß erwähnt werden, den Gedanken der Unsittlichkeit nicht fern zu halten pslegen, versteht sich von selbst. Wir Neueren haben und in Kunst und Poesse vielfach zu sehr an einseitige Idealwesen gewöhnt, so daß nicht nur das richtige Gefühl und der unbefangene Sinn für das Rechte ost sehlt, sondern daß sogar die Kritik und die Philosophie der Kunst dasselbe nicht selten verkennt.

Rach bem Chorgesange tritt Teutros eilig wieder auf (v. 1210.), weil er den Mgamemmon kommen fieht. burch ben Bruder Menelans von Allem unterrichtet, wirft bem Teufros, ebenfalls in bitterer und frantenber Beife, hauptfächlich Rolgendes vor: 1) daß er behauptet habe, Mias sei bem Agamemnon nicht unterthan gewesen; 2) baß er bas Urtheil über Achilleus Waffen fur ungerecht erflart und bem rantevollen Ginfluffe ber Atriben jugeschrieben habe; babei verkleinert er Mias Berdieuste, ihm nur plumpe Rorperstarte quertennend; 3) Teutros, von einer Barbarin abstammend, fei ihm nicht ebenburtig; er folle baher einen anderen Mann ftellen, der fur ihn fpreche und unterhandele. Somit faat Agamemnon im Gangen baffelbe, mas Menelaos; aber er fagt es nicht mit fo fleinlicher Leibenschaft und mehr mit der Burbe des Herrschers, eben baber mehr mit Rachbrud' und Entschiedenheit. Der Chor municht (v. 1251.) Beiden, dem Agamemnon und Tentros, weise Magigung (owopovelv) als bas befte, mas er ihnen minichen tonne. Daß er ben Teufros hier mit einschließt, geschiehet wohl hauptsächlich aus Achtung vor ber Berscherwurde des Agamemnon; gegen Menelass außert er fich Auch Teufros scheint biefe Burbe mestårter (v. 1087.). niaftene in fo fern zu fuhlen, daß er mahr und mit beredter

Barme bie vielen und großen Berbienfte bes Migs um Agamemnon und bie gesammten Griechen schilbert, und über bas schnelle Bergeffen bes Undankes klagt. Doch weil Haas memnon feine Bertunft geschmabet hat, fo fest er gulest alle Rudficht aus ben Augen , und nicht gufrieden , feinen und bes Mias Geschlechtsabel zu ruhmen, wirft er bem Naamemnon die Barbarenabkunft ber Pelopiden vor und ichilbert zugleich bie Grauel bes gangen Geschlechtes. Bum Schlusse verkundet er nochmals feierlich, bag er nicht nache geben werde, fondern felbst gegen den Berricher jum Rampfe bereit fei. Somit ift eine neue Berwickelung entstanden, bie sich, wie es scheint, abermal burch bas Schwert lofen foll. Aber hier ist ber Uebermuth und leidenschaftliche Saß auf Seite ber Atriben; Teufros bagegen hat in ber hauptfache Recht, und fein Burnen und Drohen erscheint als gerechtfertiget burch bas Gefet ber Nothwehr. Dock dieser Uebermuth ber Utriben lagt eine Beschwichtigung erwarten, weil er aus fleinlicher Rachsucht entspringt und feinen ties feren Grund hat. 3mar nimmt er burch eine Bermirrung ber Begriffe ein Recht fur fich in Unspruch; aber biefes Recht, wenn er es auch fur fich hatte, ift ein von ben Menfchen aus leidenschaftlicher Willfur als Strafe feste gesetztes, und fann nicht Geltung behalten gegen bie emis gen Besetze ber Gotter, Die ohne Berletung ber Gotter felbst nicht verlett werden tonnen (v. 1081. 1118. 1330 ff.). Ein folder, auf nichtigem Grunde ruhender, Uebermuth, befe fen momentan die meisten Deuschen fahig find, halt nicht Stand in Rampf und Gefahren, wie ber in einer gewaltis gen Ratur wurzelnde bes Mias thut; fonbern er beugt fich und läßt geschehen, mas zu hemmen er weber ben Drang ber Leidenschaft, noch bas Recht hat. Er tritt aber in dops pelter Beife von feinen Forderungen gurud : entweder gibt er feige nach aus Kurcht und Schwache, ober er lagt fich burch vernünftige Grunde, wenn auch nicht eigentlich heis len , boch zur Rachgiebigkeit bestimmen. hier wird der Grund flar, wedhalb Sophofles beibe, ben Menelaos und

Agamemnon, gegen Teutros auftreten und in ber hauptsache baffelbe fagen lagt. Bare Menelaos allein aufgetres ten, fo murbe er, bas fühlen wir mahrend ber gangen Scene und besonders bei seinem Weggehen, gegen bie ebele, auf heiliges Recht geftuste Mannlichkeit bes Teufros nicht Stand halten, fondern im Augenblide ber Entscheidung feige gurudtreten, weil ihm ber Muth fehlte, sowohl fur feinen 3med bas Leben zu magen, als ihn einer 3bee aufzuopfern. Aber da Teutros auch nicht frei von Uebermuth und Stolz ift, so barf es ihm nicht gelingen, felbst bem heiligsten Rechte burch seine Leidenschaftlichkeit Geltung zu verschaffen. Und zudem ware ein in folder Beife errungenes Begrabnif fur die Ehre bes Mias nicht genugend. Darum muß Mgamemnon auftreten, ber megen feiner großartigeren Berfonlichkeit nicht feige weichen, fondern nur vernunftigen Grunben nachgeben fann. Darum tritt in bem Augenblice, mo Teufros Agamemnons Unrede in gleicher Heftigfeit erwidert hat und auf Leben und Tod zu kampfen bereit ift, wo also aller Wortfampf ein Ende hat, in Diesem Augenblicke tritt Obuffeus auf (v. 1305.), um burch weise und besonnene Bermittelung alle Bermirrung und allen haber zu schlich-Und so nahert sich die Handlung dem Abschlusse, inbem fich bie Ibee nach ihrer positiven Seite zu entfalten beginnt. Der weise und besonnene Obuffeus, ber eben megen feiner Beisheit und Besonnenheit ein Liebling ber Gotter, besonders der Athene, ist und von dieser überall geschutzt und gefordert wird, erreicht jedes Mal feinen 3med: in gewöhnlichen Berhaltniffen burch Rlugheit und Berftanbigfeit, bei ben tieferen Lebensbezugen burch hohe Beisheit und Abel bes Gemuthes. Wir fahen ihn gleich ju Anfange bes Studes auf ber rechten Spur, eine einfache Thatfache gu entbecken; und ba fcon ift ihm bie Gottin hulfreich und Bugleich finden wir ihn bort in Beziehung auf fordernd. alles menschliche Geschick so weise und ebel gesinnt, baß wir, bei klarem Blicke, nicht zweifeln, baß er auch in ben wichtigften Dingen alle Berwirrung burd, feine Befonnenheit

lofen wird. Bedurfte er zu biefer lofung ber Entbedung neuer Thatfachen, fo murbe ihm bie Gottin um fo fraftigeren Beiftand leiften, je wichtiger ber Gegenstand ift. Also ber meise Odnsseus erreicht überall bas Biel, aber ber Uebermuth geht in allen seinen Phasen leer aus. Wo ber Uebermuth Charafterqua einer tiefen Natur und großgrtigen Rraft ift, bringt er ben Untergang (Mias); ber momentane Uebermuth, durch besondere Beranlaffung erregt (in Menelaos, Teufros und Agamemnon), bringt zwar fein Berberben, aber erreicht boch fein Ziel nicht. Derjenige momentane Uebermuth, ber nicht wirkliches Recht zur Grundlage hat, noch in einer tuchtigen Natur wurzelt, zeigt fich in nichtigen Schmahungen und weicht feige gurud (Menelaos); bie tuchtigere Natur in gleichem Kalle (Agamemnon) gibt der Vernunft und ihren Mahnungen endlich Gehor, wenn fie ihr in rechter Beise (wie bier durch Obnffeus) entaes gen fommen. Der momentane Uebermuth einer tuchtigen Ratur (Teufros) murbe fein emiges unveraußerliches Recht im Nothfalle mit Gewalt durchsetzen, weil er, auf das Befet ber Nothwehr angewiesen, aufhorte Uebermuth zu fein. Aber eben beswegen burfte in ber echten Tragodie ein Teufros nicht fallen, weil sein ganzer Uebermuth in einigen leidenschaftlichen Meußerungen besteht und fein Streben felbst recht und ebel ist. Noch weniger hatte es tragische Bedeutung, wenn Agamemnon ober Menelaos im Streite mit Teufros unterginge. Daher mußte auch aus diesem Grunde die Bermittelung eintreten. Sie war aber auch fur bie Ehre bes Mias nothwendia. Denn burch bie Anerkennung bes Obuffeus find alle Schmahungen ber Atriben gegen Mias und Teufros in ihrer Nichtigkeit aufgebeckt, und Agamemnon felbst muß, wenn auch stillschweigend und wider Willen, in Die Anerkennung einstimmen. Daher erklart benn auch Dons feus, bem Agamemnon gegenüber, ben Mias fur ben größten aller Helden vor Troja mit Ausnahme bes Achillens, fo daß hiedurch felbst das Urtheil über die Waffen (ohne 3meis fel mit Abnicht bes Dichters!) als ungerocht bezeichnet wird.

Einen folden Selben burfe man nicht unbeerbigt laffen. felbst wenn er ber großte Reind fei, zumal ba fonst zugleich die emigen Gesetze ber Gotter verlett murben (v. 1319-Erst burch biese Anerkennung bes weisen und besonnenen Obuffeus, ber gleichsam im Ramen ber Athene rebet, erhalt Mias feinen Ruhm rein und fleckenlos wieber und ein wirklich ehrenvolles Begräbniß. Und Obnffeus, um überall fein Wort als That zu zeigen, will fogar, gleiche fam als Reprasentant ber Besten im Griechenheere, an ber Beerdigung bes Aias aus Hochachtung vor feiner heldengroße Theil nehmen, fo fern biefes geschehen tonne. Teufros mag ihm zwar bie Berührung bes Tobten nicht erlauben, labet aber im Uebrigen ihn und wen er mitbringen wolle, zur Theilnahme ein; und preiset laut und aufrichtig ben hohen und edelen Sinn des Obusseus (v. 1368-1386.). fo wie der Chor schon porher beffen Weisheit pries (v. 1361.). Damit wird auch bem Donffeus im Ramen aller Geaner die volle Anerkennung zu Theil. Und so wie bemnach bie ganze Entfaltung der handlung von dem Auftreten des Menelaos an fur die Sache bes Nias nothwendig ift, fo ift sie es nicht minder fur die des Odusseus. Alle Strahlen der Tragodie reflectiren auf ihn als ben Brennpunkt; und Athene, die Gottin ber thatfraftigen Weisheit , erscheint in ihrer Gunft fur benfelben auch ben Geanern vollfommen ge-Die sie in ihrer hohen Weisheit als unverrechtfertiaet. ånderlich und gottlich auftritt, felbst wo sie ben Uebermuth leibenschaftlich zu guchtigen scheint, so zeigt sich Obyffeus in seiner Weisheit und ebelen Gesinnung überall unverandert und lagt sich durch nichts irren, das Rechte und Gute als folches in Wort und That anzuerkennen. Zu Anfange, wo er bem feindlich handelnden Mias entgegenwirkt, schutt er beffen helbengroße fo gut, wie zu Ende bes Studes, nach ihrem mahren Werthe; und er ist bort, wie hier, von gleich edeler Theilnahme fur beffen ungludliches Schickfal durchbrungen. Und so finden wir ihn der Ehre und Auszeichnung, die ihm von Gottern und Menschen erwiesen wird,

vollkommen wurdig, weil er, wo nicht ber größte, boch der edelste und vollendetste aller Helden ist. Auch die Wassen, deren er sich selbst indirect (ob unbewußt?) unwürdig erstärt, erkennen wir ihm mit vollem Herzen als gebührendes Ehrengeschenk zu. Thatkräftige Weisheit und edele Gesinmung erhält überall im Leben mehr, als worauf sie Anspruch macht; aber der Uebermüthige wird auch dessen nicht theils haftig, was seine sonstige Größe wohl verdiente.

Die mitgetheilten Entwickelungen und Reslerionen scheisnen mir zu genügen, um dem Freunde Sophokleischer Poesse zur Auffassung des Aias die wichtigken Geschtspunkte und Anregungen zu geben. Ein Mehreres habe ich nicht beabsschichtiget. Es ist unmöglich, die Fülle der Ideen, die in jedem wahren Kunstwerke, zumal in einer Sophokleischen Trasgodie, gleichsam kebendig athmen, durch Erklärungen zu ersschöpfen; eine Behauptung, die Niemand sur Uebertreibung halten wird, der je in den Geist eines echten Kunstwerkes eingedrungen ist. Wenn es gelungen ist, diejenigen Punkte, aus denen die Idee des Ganzen lebendig wird, genügend hervor zu heben, so wird sich die geistige Fülle unserer Tragodie demjenigen, der diese Punkte sest halt und das Stück mit Anschauung liest, von selbst erschließen.

Zum Schlusse die Bemerkung, daß ich auf politische Beziehungen und Anspielungen, die sich im Alas sinden mosgen, keine Rucksicht genommen habe. Es können solche in jedem Gedichte vorkommen; aber ein Sophokles gestattet ihnen keinen Einfluß auf die Idee und Gestaltung des Ganzen.

## Das Sakrament der Firmung.

(குரியு.)

## S. 9. Nähere Bestimmung der Wirksamkeit dieses Sakraments.

Nach Lehre der Schrift (S. 2) und Tradition (SS. 5 u. 7) ist bie Wirkung ber Sandauflegung (und auch ber Chrismation) die Mittheilung bes h. Geiftes. Aber wie wohnt ber so mitgetheilte h. Geist in ben Glaubigen? Perfonlich (xa9 onograger) ober blog burch fein Wirken (xar' evegysiar)? Ohne Zweifel perfonlich, menn anders die in S. 2 angeführten Schriftstellen im eis Kur die eigente gentlichen Sinne zu verstehen find. liche Auffassung dieser Stellen spricht aber nicht bloß der flare Buchftabe berfelben, fondern auch die Stelle I Ror. 3, 16: "Wiffet ihr nicht, daß ihr Gottes Tempel fend, und ber Beift Gottes in euch mohnet?" und noch mehr Die Stelle I Ror. 6, 19: "Wiffet ihr nicht, bag eure Blieder ein Tempel bes h. Beiftes find, ber in euch ift, ben ihr habt von Gott?" Denn offenbar ift boch in diesen Stellen Rede von bem burch bie Sandauflegung der Apostel den Glaubigen mitgetheilten h. Beifte; und es ift bann mit burren Worten gefagt, baf berfelbe in ihnen, in ihren Glies bern, alfo perfonlich in ben Glaubigen mohnet, und ihnen feine Gnaden fpende. Besonders befremden fann biese Lehre keineswegs, weil ja ber h. Geist Gott und als Gott substantial allgegenwartig ift. Auch ist nicht wohl abzusehen, wie sich der Apostel füglich jener Ausdrucke bedienen konnte, wenn er un eigentlich sprechen und also bloß fagen wollte, ber h. Geift wirke in ben Glaubigen: wirft ja ber h. Geift vielmehr in ber Seele als in bem Leibe bes Menschen; und mußte es ja bann eher heißen: Die Seele sen ein Tempel des h. Geistes - und nicht: ber Leib (die Glieder des Leibes) sei ein Tempel des h.

Geistes. Also sowohl die gebrauchten Worte, als auch die Ratur ber Sache, weiset auf ein perfonliches Wohnen bes h. Geistes in ben Glaubigen hin; und im eigent lichsten Sinne konnte ber Apostel bann die Ephesser (Rap. 4. B. 30.) ermahnen , "ben h. Geift nicht gu betruben, mit welchen fie besiegelt feien auf ben Laa ber Erlosung." Auch bie in den SS. 5 u. 7 angeführten Bater ftehen gar fehr fur eine perfonliche Dittheilung bes h. Geiftes an die Glaubigen \*). Daffelbe gilt von bem Gebete ber Rirche bei Ausspendung ber Kirmung: "Emitte in eos Septiformem Spiritum Sanctum paraclitum de coelis, etc." Alles also spricht für eine per son liche Mittheilung des h. Geistes an die Gläubigen durch das Sakrament ber Firmung. Jedoch ist biefes, wie auch 3 i e gler, die Reier der Kirmung S. 96, richtig bemerkt, fein erflartes katholisches Dogma; auch gibt es noch immer Theologen, die, wie g. B. Brenner, Guftem ber fpefulat. Theol. II. 3. S. 15, anderer Meinung find, ohne fich barum einen Tadel von Seiten der Rirche zuzuziehen.

Aber was wirkt benn nun der h. Geist in den Glaubigen, mag er perfonlich oder nicht personlich in denselben wohnen?

In den Uposteln mirkte der h. Geist nach den SS. 1 u. 2 (außer den früher besprochenen Wundergaben) die Fåshigkeit und Tüchtigkeit, für den Ramen Jesu Zeugniß abzulegen in Wort und That, und dadurch zur Aufnahme und Berbreitung des Christenthums unter den Menschen auf das kräftigste mitzuwirken \*\*). Unstreitig dasselbe wirkte

<sup>\*)</sup> Moch viele andere ähnliche Stellen der Bäter kann man sehen bei Petavins lib. 8. de Trinit. cap. 4. et 5.; bei Cornelius a Lapide ad act. 2, 4; auch bei Ziegler, die Feier der h. Firmung in der kath. Kirche § 96 bis §. 107.

<sup>\*\*)</sup> Der h. Augustin äußert fich hierüber folgendermaßen :. "Laft uns hier aber erforschen, was nach bem Wunder der Auferstehung und

ber h. Geift nach S. 4. auch in benen, welche auf bas Bort ber Apostel glaubig geworben maren. Daffelbe muffen wir von der Wirtsamteit des h. Geis ftes in ben Glaubigen ber folgenden Zeiten urtheilen. Rach Cnprian epist. 72. (in S. 5) fonnen bie Menschen erft bann vollkommen geheiligt (plene Sanctificati) und Rinber Gottes fein, wenn fie burch beibe Satramente, die Taufe und bie Sandauflegung, wie-Nach Ambrosius lib. 3. de Saber geboren worden. cram. c. 2. (in S. 7) sowie nach ben Rongilien von La obicda und Elvira (in S. 5) wird ber Christ burch ben h. Beift vollendet . Durch bie Taufe namlich erbalt ber Mensch bie erforberliche Bnabe, um bie Berrschaft bes Geiftes über bas Fleisch in fich felbst heranzubringen und feinen Banbel nach ber Richtschnur bes Evangeliums einzurichten; ber Christ foll aber auch fur die Beranbringung biefer herrichaft, fur bie Grundung und Befestigung bes Reiches Gottes in Undern nach Rraften beitragen, burch freimuthiges Bekenntniß bes Ramens Jesu, burch

bet himmelfahrt des herrn den Aposteln noch fehlte, um sie gang zu vervollkommnen durch die Mittheilung des h. Geistes. Sie befaßen zwar den Glauben, aber beharrliche Standbaftigkeit ging ihnen ab. Schon konnten sie zwar Christum auf dem ganzen Erdboden verkündigen, aber für Jesum dis zum Tode kämpfen, das vermochten sie noch nicht; so zwar, daß keiner der Apostel die Siegeskrone des Marterthums geschmückt hätte vor der Ankunst des h. Geistes." Serm. 185. do tempore.

Dieser Ausbruck sindet sich übrigens schon bei Klemens Alexaudrinus; nur daß dieser nicht ausdrücklich des h. Geistes erwähnt. Wir können aber nicht zweiseln, daß er die Bollendung durch den h. Geist bezeichnen will, wenn er lib. I. paeclag. cap. 6 sagt: "Getauft werden wir erleuchtet; erleuchtet werden wir zu Kindern (Gottes) angenommen; (zu Kindern Gottes) angenommen werden wir vollendet (τεχειουμεθα); vollendet werden wir unsterblich gewacht."

unablaffiges, unerschrodenes Rampfen fur bie Sache Jefu; und erst, wenn er auch dieses thut, ist er ein vollendes ter, ein ganger Christ, sonst nur ein halber, ber feis nen Blick blog auf fich felbft hin wendet. Der burch bie handauflegung mitgetheilte h. Beift ift es nun eben, welcher den Muth und die Kraft zu diesem Bekenntnisse und zu biesem Rampfe in bem Getauften wirket und auf biese Beife ihn jum vollendeten, gangen Chriften macht. Unstreitig will Davst Leo d. Gr. baffelbe fagen, wenn berfelbe ad Neonam episc. Ravenn. (in S. 5) schreibt, bie von ben Saretitern Getauften mußten burch ben mittelst ber Sandauflegung empfangenen h. Geift fonfirmirt werben. Sehr bestimmt außert fich hieruber ein Zeitgenoffe bes b. Leo; ber h. Erzbischof Eucherius von Loon (geft. 449), ober nach Andern Silarius, Bischof zu Arles (ebenfalls geft. 449), in einer homilie auf bas h. Pfingstfest (vid. Biblioth. max. Patr. tom. 6. p. 649 ex edit. Lugd.): "Der heilige Geist, welcher auf bas Taufwasser heilfam herabs fteigt, gewährt in ber Taufquelle bie Bolle (ber Gnabe) gur Unschuld \*); in der Konfirmation verleiht er eine Bermehrung ber Snabe (augmentum ad gratiam). Auf biefer Welt haben wir, so lange wir leben, zwischen sichtbaren Keinden und Gefahren einher zu manbeln: in ber Taufe werden wir wiedergeboren zum Leben, nach ber Taufe befraftigt jum Rampfe; in ber Taufe werden wir abgewaschen, nach ber Taufe gestartt. Und fo reichen zwar fur die, welche sofort von hinnen scheiden, bie Wohlthaten' ber Wiedergeburt hin; fur jene bagegen, welche leben bleiben, find bie Sulfeleiftungen ber Ronfirmation nothwendig. Die Wiedergeburt rettet

<sup>\*)</sup> Rach christlicher Grundansicht wirkt der h. Geist in den Gläubigen alle Gnaden, auch die schon, welche derselben in Folge der Taufe zu Theile werden. Daher sagt schon der h. Hieronysung diel adv. Luciser. (in §. 5), daß auch die bloß Gestauften Antheil an dem h. Geiste haben.

burch sich die, welche alsbald in den Frieden bes ewigen Rebens aufgenommen werben follen; bie Ronfirmation aber maffnet und ruftet bie, welche gu ben Rampfen und Schlachten biefes Lebens aufbe mahrt werden follen. Wer aber nach ber Taufe mit ber erlangten Unschuld unbefleckt stirbt, wird burch ben Tob konfirmirt, weil er nach bem Tobe nicht mehr fündigen tann . . . . Wenn ber h. Geift eingegoffen wirb, fo wird bas glaubige Berg gur Rlugh eit und Stand haftige feit erweitert." Die meiften anbern Bater bruden fich gwar allgemeiner aus: so nennt Frenaus ben beil. Beift eine Speise bes Lebens, und Augustinus schreibt bemfelben bie Beforderung ber Bruderliebe au (S. 5); aber es fieht Jeder, daß diefe Ausbrucke, befonbers ber lette, bas vorhin Gesagte mitumfaffen. Dem wie fann fich bie Bruberliebe mahrer und ichoner ermeifen. als wenn fie fur bie Grundung und Befeftigung bes Reiches Gottes in ben Bergen ber Bruber thatig ift. Rhabanus Maurus fagt lib. 1. de institut. cleric. c. 30: "Dem Getauften wird von bem Oberpriester (bem Bischofe) burch bie Auflegung ber hand ber Trofter, ber h. Beift, mitgetheilt, bamit berfelbe burch ben h. Geift gefraftigt werde, Undern bie felbe Babe ju predigen, bie er felbft in ber Taufe erlangt hat." Und ber von Gratian bem Papste Urban I. zugeschriebene Can. 1. dist. 5. de consecrat. heißt: "Alle Glaubigen muffen nach ber Taufe burch bie Auflegung ber Hand ber Bischofe ben h. Geist empfangen, bamit fie als volltommene Chriften (pleni christiani) befunden werden: meil, wenn ber h. Geist eingegof fen, bas glaubige Berg gur Rlugheit und Stanbhaftigfeit erweitert wird. Papst Eugen IV. außert sich in Decr. pro Arm. fo: "Das zweite Saframent ist bie Kirmung, beren Wirtung barin besteht, bag ber h. Beist gegeben wird gur Befestigung im Glauben, . . . . bamit nam= lich ber Chrift unerschroden ben Ramen Chrifti

bekenne." In bem Catechismus Rom. gu. 2. de confirm. heißt es: "Das Sakrament ber Firmung werde begwegen Rirmung (Confirmatio) genannt, weil, wenn ber Gctaufte von dem Bischofe, unter hinzufugung jener feierlichen Worte: Ich bezeichne bich mit bem Zeichen bes h. Kreuzes u. f. m., mit bem Chrisma bes Beils gefalbt werde, berfelbe, falls nichts Anderes der Wirksamfeit bes Saframents im Wege stehe, burch Starfung einer neuen Rraft (n och) fester ober vielmehr ein vollkommner Streiter Christi werde (novae virtutis robore firmior atque adeo perfectus Christi miles esse incipit)." Die verschiedene Wirksamkeit beider Sas framente, ber Taufe und ber Kirmung, bestimmt ber Catech. Rom. cap. 4. naber fo: "Es ist befannt, daß die Berschies benheit ber Gnabe, welche bie einzelnen Saframente ertheis len, und des sinnlichen Zeichens, welches die Gnade felbst bezeichnet, bemirft, daß es auch mancherlei und verschiedne Saframente gibt. Da also burch bie Gnabe ber Taufe bie Menschen zu einem neuen Leben geboren werden, durch bas Saframent der Firmung aber die, welche geboren find, Manner werben . . .; so ersieht man hinlanglich, daß, wie fehr im naturlichen Leben die Geburt von dem Wachsthum absteht, eben fo fehr sich untereinander unterscheiden die Taufe, welche die Kraft hat wieder zu gebaren, und die Firmung, burch beren Rraft bie Glaubigen machsen und die vollfommene Starte bes Beiftes erlangen. Da überbieß ein neues und verschiedenes Saframent geordnet werden muß, wo der menschliche Beist in eine neue schwierige Lage eintritt, so ist leicht abzuschen, daß, gleichwie wir ber Taufgnade jum Glauben bedurfen, so es auch hochst zuträglich ist, daß bie Glaubigen mit einer andern Gnade gefraftigt werden, bas mit fie fich burch feine Gefahr ober Furcht vor Strafen, Mighandlungen (und felbst) dem Tode von dem Bekennt= niffe bes mahren Glaubens abschrecken laffen. Und ba biefes durch die Firmung bewerkstelligt wird, so ist offenbar, baß biefes Saframent von ber Taufe verschieden fei." Und qu. 16: "Das ist ber Firmung eigen, daß sie bie

Gnade der Taufe vollendet (perficit): benn welche burch bie Taufe Christen geworden find, die haben wie neu geborene Rinder noch eine gewiffe Bartheit und Beichheit: aber burch bas Saframent bes Chrisma werben sie gegen alle Angriffe bes Aleisches, ber Welt und bes Teufels ftarter, und ihr Geift wird ganglich im Glauben befestigt gum Bekenntniffe und zur Berherrlichung bes Namens unfere herrn Jefu Christi - moher auch ohne Zweifel ber Name felbst (Firmung) feinen Urfprung genommen hat." schriebene Wirksamkeit ber Kirmung und die badurch bebingte Verpflichtung bes Glaubigen wird fehr schon symbolistet burch bie Bezeichnung ber Stirne mit bem Chrisma und bem Kreuzzeichen, sowie burch ben Badenstreich, welchen ber Bischof bem Kirmling aibt. Boren wir über Beibes mieder ben Catechismus Romanus. Derfelbe fagt de Confirm. qu. 18: ,. Welche also gefirmt werben, bie werben mit bem h. Chrisma auf ber Stirne gefalbt: benn burch biefes Sas trament ergieft fich ber-h. Geift in bie Bergen ber Glaubigen, und vermehrt in benfelben die Rraft und die Starte, bamit sie in bem geistlichen Rampfe mannlich streiten und ben bofen Reinden widerstehen konnen. Darum wird erflart, bag fie fich burch teine gurcht ober Schaam, welche Uffektionen fich besonders auf der Stirne anzuzeigen pflegen. von bem freien Bekenntniffe bes driftlichen Ramens follen Außerdem mußte jenes Merfmal, woabschrecken laffen. burch sich ber Christ von dem Richtchristen, wie ber Krieger burch gewiffe Abzeichen von dem Nichtfrieger, unterscheibet, auf einem ansehnlichern Theile bes Leibes eingebruckt merben." Und qu. 20. n. 1: "Damit ber Gefalbte und Gefirmte eingebent sei, bag er als ein maderer Rampfer bereit fein muffe, alles Widerwartige mit unbesiegtem Muthe für Christi Namen zu ertragen, so erhalt er von bem Bischofe einen leichten Schlag auf bie Wange \*)."

<sup>\*)</sup> Diefes Badenstreiches gebenkt jedoch erft Wilhelm Durandus, Bifchof von Mende, im 13. Jahrh., Rational. lib. 6. cap. 81.

Ich will hier aleich mit bemerken. daß dieses Sakras ment, weil es zu einem Berufe einweiht, ber nach bem Willen Jesu Christi nie aufhören foll (zu bem Berufe namlich, für die Sache Jesu Christi zu arbeiten, zu tampfen. gu bulben), nicht gum gweiten Male ertheilt und empfangen werben tann. Der h. August in sagt lib. 2. cont. epist. Petiliani cap. 104: "Das Saframent des Chrima (ber Firmung) ift in ber Reihe fichtbarer Zeichen hoch heilig wie bie Taufe felbst; aber es fann auch in ben schlimmsten Menschen fein, die ihr Leben in Werten bes Rleisches zubringen und einst das Reich der himmel nicht besiten werden . . . . Unterscheide also das fichtbare heilige Saframent, welches wie in ben Guten fo auch in ben Bofen fein tann, jenen gur Belohnung, biefen gum Berichte, von ber unfichtbaren Salbung ber Liebe (namlich burch ben h. Geift - nach ber in S. 5 angeführten Stelle' aus lib. 3. de bapt. cap. 16.),welche ben Guten eigen ift, b. h. welche bloß in ben Guten bas fichtbare Saframent hervorbringt." Wenn bie Firmung gultig auch ben Bofen ertheilt wird, bann fann fie gewiß nicht gum zweiten Male ertheilt werben. sagt Augustin cont. epist. Parmen. c. 13 ausbrucklich: "Dem h. Rampfe merben gewidmet, welche biefes Saframent empfangen; mas aber burch eine gewisse Beihe gegeben wird, barf man nicht wiederhos Ien." Gine feierliche Entscheidung über bie Unwieders holbarteit biefes Saframents gibt bas Conc. Trid. sess. 7. can. 9. de Sacram. in genere.

S. 10. Rabere Bestimmung seines außerlichen Zeichens. Rur die Handauflegung ist wesentlich, nicht die Chrismation.

Ueber tein anderes Saframent herrscht in dieser Beziehung

Mehreres darüber tann man feben bei Brenner, Geschichtliche Darftell. ber Berrichtung b. Firm. S. 65-67 und bei Bint errim. Dentw. I. 1. S 247-249.

eine größere Meinungsverschiedenheit unter ben Theologen als eben über bas Gaframent ber Kirmung. Ginige Theologen, wie Wilhelm von Aurerre (geft. 1230), Jatob von Bitry (geft. 1244), Petrus Aurelius (geft. 1322), in neuern Zeiten Sainte=Boenve, Ifaat Sabert, L'herminier und besonders ber Jefuit Girmond, halten die Sandauflegung allein fur mefentlich; andere, wie ber heil. Thomas, Malbonat, Boncius, Karvacques, Morinus, allein bie Chrismation \*); noch andere, wie ber Abt von St. Cyran, Berger be Sauranne (unter bem angenommenen Namen Detrus Aurelius, als Gegner Girmonb's), Le=Drouen, Berti, Tournely, Ludw. Sabert, Boucat, Ratalis Alexander, Juenin, Bit= taffe, Rarbinal Drfi, halten Beibes fur wefentlich; und unter biefen letten gibt es einige, bie, wie Rnarbus - Lapper und ber Annotator zu Morini Dissert. de Confirmat., Beides zwar fur wesentlich halten, jedoch fo, daß eines allein, bie handauflegung allein, und auch die Chrismation allein, hinreiche, in ahnlicher Beise wie bas Saframent bes Altars in beiben aber auch in Giner Bestalt vollkommen fei. Stattler neigt, S. 485\*\*\*\*, zu ber von mehrern Theologen vertheibigten Ansicht, Christus habe fich bei Ginfetung bes Saframents ber Firmung (auch ber Weihe) damit begnugt, bie Wirtung berfelben zu bezeichnen; und habe bann bie Anorduung eines bafur paffenben außern Zeichens bem Gutachten ber Apostel und ihrer Rachfolger, ber Bifchofe. überlaffen. Dr. Bau in Roln halt, in feiner Abhandlung de valore manuum impositionis atque unctionis in

<sup>\*)</sup> Duns Scotus in lib. 4. Sentent. dist. 7. ad 1 qu. 1. meinte, die Apostel hatten Anfangs durch die bloge handauflegung und Gebet ben h. Geist ertheilt', sie hatten aber, als die Wunderzeichen aufgehört, an ber Stelle bes außern Zeichens die bloße Ehrismation anzuwenden angefangen

Sacramento Confirmationis, Coloniae 1832, die Haubauflegung allein für wesentlich, schreibt gber boch auch der Chrismation eine eigene Gnadenwirfung zu. Wegen Mangels einer über diesen Gegenstand sprechenden kirchlichen Entscheidung kann eine jede dieser Ansichten Salva side vertheidigt werden; aber unstreitig hat doch eine derselben vor den andern den Vorzug; und das ist offenbar diejenige, sur welche die stärkeren Gründe sprechen. Welche von allen ist denn nun diese?

Nach den in S. 2 angeführten Erzählungen der h. Schrift muß wohl die handauflegung als wefentlich erachtet werden: benn in allen biefen Erzählungen wird bie Mittheilung bes h. Beiftes an bie erften Glaubigen an bie Sandauflegung der Apostel, und an nichts Anderes, gebunden. Auch nach ben in S. 5 angeführten Meußerungen ber alteften Bater muß bie Sandaufleaung als wesentlich erachtet werben. bie lateinischen Bater binden bie Mittheilung bes h. Geiftes burchaus an bie Sanbauflegung bes Bischofs; und wenn auch einige berfelben an irgend einer Stelle von ber Chrismation als Mittel ber Beiftesmittheilung sprechen (es sind deren nicht viel mehrere als brei: Pacian, Augustin und Isiborus Dispalenfis - fiehe S. 7); so sprechen bieselben boch an anderen Stellen in bieser Begiehung wieber von ber Sandauflegung: fo ber h. Augustin in ben S. 5 angeführten Stellen; und ber h. Isid or fagt de offic. eccles. lib. 2. c. 26: "Rach ber Taufe wird burch bie Bischofe ber h. Geist mit (mittelft) ber Auflegung ber Sande gegeben, wie bas nach der Apostelgeschichte durch die Apostel geschehen ist." Ich fuge noch einige fpatere Zeugniffe von lateinischen Rirchenschriftstellern hingu. Der Ehrwurdige Beba ergahlt in dem Leben des h. Bischofs Cuth bert cap. 29, daß berfelbe bei einer Reife burch fein Bisthum unter anderm benen, bie jungsthin getauft worden, bie Banbe aufgelegt habe, um benfelben ben h. Beift mitzu-

theilen (nuper baptizatis manus ad accipiendam Spiritus sancti gratiam imponeret). Alfnin ichreibt ad Oduin. presb .: "hierauf erhalt er (ber Betaufte und mit bem Rleifch und Blute Chrifti Benahrte) burch bie Sandauflegung bes bochften Priefters ben Beift ber fiebengestaltigen Gnabe." Gerabe fo fchreibt auch Rhabanus Maurus lib. 1. de instit. cleric. (S. 9). Wie diese kirchlichen Schriftsteller, so außern sich auch mehrere Provingial=Rongilien bes 9. Jahrhunderts. In bem 33. Ranon bes Conc. Parisiensis vom 3. 829 heißt es: "Es ist uns berichtet worden, daß in einigen Provinzen Die meisten Bischofe nach bem Genuf von Speil' und Trank feierlich burch bie Auflegung ber Banbe ben h. Beift au ertheilen pflegen :" und es wird bann ben Bischofen bie Beisung ertheilt, nuchtern die h. handlung zu vollbringen. Auch wird barin vorgeschrieben, mit Ausnahme ber Nothfalle, nur zu Ditern und Pfingsten ben Glaubigen ben b. Beift burch bie Auflegung ber Sanbe zu ertheilen. Dieselbe doppelte Vorschrift gibt das Concilium Meldense vom 3. 845. (Can. 7. de consecrat. distinct. 5.). viele griechische Bater binden die Mittheilung bes h. Beiftes an bie Sand aufle gung. Ginige berfelben, wie Grenaus und Chrufostomus, find oben (in S. 5) vor gekommen. Roch andere, besonders spatere, nennt Bau in ber oben genannten Abhandl. S. 4. Endlich fagt Dapft Si= ricius epist. 1. c. 1. (fieh bie gange Stelle in S. 5) gang allgemein, ber gange Drient und Dccident nehme, gemäß bem Beschluffe bes Konzils (namlich bes ersten von Nicaa Can. 8.), die von den Regern (gultig) Getauften in den Schooß ber Rirche auf burch bie Auflegung ber bischoflis chen Sand unter alleiniger Unrufung bes fiebengestaltigen Geistes - wenn anders diefer Papst wirklich von ber tonfirmatorischen und nicht vielmehr von einer bloß retonziliatorischen Handauflegung sprickt. Rach Schrift und Tradition muß also wohl die handauflegung bei bem Saframente ber Firmung als wefentlich erachtet werben.

Aber auch bie Chrismation (S. 7)? Die Apostels geschichte thut ihrer feine Erwahnung; wohl aber einige Briefe der Apostel. So heißt es II Kor. 1, 21, 22: "Gott ift's ber uns, fammt euch, geftartt in Chrifto, und uns aefalbt (youvac) hat; ber und auch bas Siegel aufgebrucht, und bas Pfand bes Geistes in unsere herzen gegeben hat." Jedoch tann ber Ausbruck gefalbt auch metaphorifch, von ber Salbung mit bem h. Geifte, zu verftehen fein; und bas um fo mehr, als auch die Phrase: ber uns bas Siegel aufgebrudt, offenbar metaphorifch ju versteben ift. hierzu tommt noch, daß beibe Ausbrucke : - gefalbt fein von Gott und befiegelt fein von Gott - von Chriftus felbst gebraucht werden: ber erste Apostelg. 4, 27. 10, 38, ber zweite Joh. 6, 27; und man boch bei Christus gewiß nicht an eine mates rielle Salbung wird benten wollen. Man fann hiergegen nicht einwenden wollen, der Apostel muffe doch eine außere Salbung im Auge haben, um fich des Ausbrucks Salben im metaphorischen Sinne bedienen zu tonnen (fo wie, wenn von einer Abwaschung von Gunben die Rede sei, auf bas Materielle ber Taufe angespielt werbe): benn nicht erft im Chriftenthum, fondern schon im Judenthum mar das Salben üblich; und so konnte ber Apostel seine Metapher von diesem schon im Judenthume und überhaupt im gangen Morgenlande übli= chen Gebrauche hernehmen. Das Gesagte gilt auch von I Joh. 2, 20: "Ihr aber habt die Salbung von dem, ber heilig ift, und wisset Alles." Die h. Schrift thut alfo nicht mit Gewißheit ber Chrismation Erwähnung. Aber fehr ausdrücklich und oft erwähnen ihrer die Bater, besonders die griechischen, und zwar schon von den ålteften Zeiten her (S. 7). Theophilus Untiochenus leitet fogar lib. 1. ad Autol. c. 12, von biefer Chrismation den Namen Christen ab: "Wir werden defiwegen Chriften (goloriavol) genannt, weil wir mit bem Dele Gottes gefalbt werden (xquoue3a)." Und über-Beitide. f. Philof. u. fathol. Theol. R. R. III. 18 Seft.

hanpt legen ihr alle Bater, welche davon Meldung thun, eine große Wichtigkeit bei. Wenn nun aber auch hiernach der Ursprung der Chrismation in die apostolische Zeit gesetzt werden zu mussen scheint\*); so folgt daraus doch noch nicht, daß dieselbe ein wesentlicher Bestandet heil der Firmung sei; sondern man kann immer noch ganz wohl mit dem Concilio Moguntino vom I. 1549 c. 18. annehmen, die Apostel hätten Ansangs bloß die Hande aufgelegt (welches allein ja anch die Apostelgeschichte berichtet); sie hätten aber nachber anch die Chrismation hinzugestügt \*\*), um, nachdem die Chrismation hinzugestügt ses h. Geistes aufgehört, die innere und geistliche Salbung (mit dem h. Geiste) zu repräsentiren, ohne darum jedoch die Chrismation selbst für absolut noth wen dig zur Ertheilung des h.

<sup>\*) &</sup>quot;Denn mas nicht von den Konzilien angeordnet worden, sondern in der Kirche allzeit in Uebung gewesen ist; das wird mit allem Rechte von der Autorität einer apostolischen Tradition abgeleitet" — sagt der h. Angustin lib. 4. de dapt. cont. Donatist, c. 24.

<sup>\*\*)</sup> hinzugefügt, micht: an die Stelle ber Sandanfle= gung gefest, wie Ginige meinen. Die betreffenden Borte ienes Rongils find : "Diligenter populum instruant (parochi), cur hoc sacramentum ab initio sola manuum impositione exhibitum, mox sub ipsis Apostolorum temporibus ex eorumdem traditione adhibita (nicht: substituta) chrismatis unctione coeperit conferri. Nam cum in initio Spiritus sanctus ad evidentiorem recentis adhuc fidei commendationem signo visibili influeret; confirmatis externa unctione, quae illam internam designaret, tunc non erat opus. Postea vero adulta ecclesia et stabilita fide, cum signa externa apparere cessaverunt, nec iam amplius Spiritus s. visibiliter descenderet, mox in locum visibilis signi unctio chrismatis adhiberi coepit, quae his, qui confirmarentur, internam et spiritualem unctionem repræsentaret, ut quid intus agatur per gratiam, foris aliquo visibili signo innotescat, et verbi fidem externi elementi similitudo confirmet.

Beiftes zu erflaren. Gur bie Richtigfeit biefer Unnahme fprechen aber mehrere fehr gewichtige Grunde. 3 us vorderft ift es hiefur von großer Bebeutung , bag bie Bater, wenn fie ber Handauflegung und Chrismation gus gleich erwähnen, die Ertheilung bes h. Beiftes · immer nur ber handauflegung, und nie ber Chrismation auschreiben, biefer vielmehr ofter eine andere Birtung zuzulegen willegen. Go ichreibt Tertullian de resurrect. carn. cap. 8. Der Salbung bie Deihung ber Geele, bagegen ber Sanbauflegung bie Erleuchtung mit bem h. Geifte gu. Rach Cyprian epist. ad lubai. erhalten bie Betauften burch bie Sandauflegung ben h. Beift, bagegen burch bas Siegel bes herrn, b. h. burch bie Besiegelung mit bem Chrisma \*), bie Bollenbung. Siehe biefe beiben Stellen in S. 5.] Papft Innogeng I. in epist. ad Decentium Eugubinum cap. 3 schreibt : "Was aber bie Beffegelung ber Kinder betrifft (de consignandis infantibus), fo ift offenbar, daß fie von teinem Andern als dem Bifchofe geschehen durfe. Denn obwohl die Presbyter Priefter \*\*) find, so haben fie boch nicht ben Gipfel bes Pontifitats (pontificatus apicem). Daß es aber ben Bifchofen allein zustehe, entweder zu befiegeln oder ben Trofter, ben Beift zu ertheilen (ut vel consignent vel paraclitum Spiritum tradant), beweiset nicht bloß ber firchliche Gebrauch, sondern auch jene Stelle in der Apostelgeschichte, worin es heißt, Betrus und Johannes feien nach Camaria gesendet worben, um ben bereite Getauften ben heil. Beift mitzutheilen. Denn ben Presbytern , mogen fie in Abmesenheit ober in Gegenwart bes Bischofs taufen, ist zwar

<sup>\*)</sup> Denn daß unter bem Signaculum dominicum die unctio chrismalis zu verstehen sei, erhellet aus ber Bergleichung dieser Stelle mit ber bes Ter in llian, noch mehr aber aus der folgenden.

<sup>\*\*)</sup> Einige Mannstripte haben secundi sacerdotes. Cfr. Coustant Epistolae Roman, Pontificum p 857.

erlaubt , die Betauften mit bem Chrisma ju falben (auf bem Scheitel), aber mit foldem, mas von bem Bischofe geweiht morben; jeboch ift es ihnen nicht erlaubt, bie Stirne mit bemfelben Dele ju beftegeln, mas allein ben Bischofen zukommt , wenn fie ben Beift , ben Trofter mittheilen." Innogeng unterscheibet in biefer Stelle bie Befiegelung ausbrudlich von ber Mittheilung bes b. Beiftes; jene geschieht nach ihm burch bie Salbung ber Stirne mit bem Chrisma, und biefe? wodurch geschieht ihm biese? unstreitig, wie auch alle lateinischen Bater lehren, burch bie Sandauflegung bes Bifchofe. Diefem fieht nicht entgegen, mas Innogeng am Schlusse jener Stelle fagt: benn bamit will berfelbe offenbar nicht fagen, burch bie Befiegelung ber Stirne mit bem Chrisma als folche werbe ber h. Geift mitgetheilt; fondern er will bamit fagen : gur Zeit, mo bie Bischofe bie Stirne ber Glaubigen mit bem Chrisma befiegeln, ba ertheilen fie auch ben h. Beift, aber burch bie Sandauflegung. Gine Autoritat fur bie Richtigfeit biefer gangen Auffassung bes Papftes Innogeng, wenn nach bem Gefagten noch eine folche Autorität nothig fein follte, haben wir an bem Concilium Hispalense II. v. 3. 619, welches cap. 7 erklart : "bem einfachen Priefter tomme es nicht zu: ben Getauften ober von einer Regerei Befehrten durch die Auflegung ber Sand ben Trofter, ben Beift, mitzutheilen, bas Chrisma augubereiten, die Stirnen ber Getauften mit bem Chrisma zu bezeichnen n. f. w." Wenn nun aber bie Bater bie Mittheilung bes h. Beiftes nur ber Sandauflegung, ber Chrismation bagegen eine andere Wirkung gulegen; bann muffen fie boch bie Chrismation nicht als wefentlichen Bestandtheil bes Saframents ber Kirmung als bes Saframente ber Geiftesmittheilung betrachtet haben. Bon nicht geringerer Bedeutung ift zweitens ber Umstand, bag man von ben altesten Beiten her ben einfach en

Prieftern wohl die Gewalt, ben Getauften mit bem (vom Bischofe zubereiteten) Chrisma gu falben \*), nicht aber (wenigstens nicht in ber lateinischen Rirche) bie Gewalt, mittelft ber Sanbauflegung ben b. Beift zu ertheilen, eingeraumt hat. Diese boppelte Thatsache erhellet aus der vorhin angeführten Stelle des Papsted Innozen; I. in epist. ad Decentium Eugubinum, und wo moglich noch bestimmtere aus folgender Stelle bes Theodulphus Aurelianenfis (geff. 821) lib. do bapt. c. 17: "Daß also bie Priefter bie Getauften mohl mit bem Chrisma falben, nicht aber mittelft ber handauflegung ihnen ben h. Beift mittheis Ien konnen, ist ein alter, von ben Aposteln überkommener Gebrauch ber Kirche." Erhellet nicht hieraus auf bas unameidentiafte, baf gur Mittheilung bes h. Geiftes einzig bie Sandauflegung, und nicht auch die Chrismation erforderlich fei? Bas jedoch biefes Argument erst recht fraftig macht und bie Sache, so viel ich sehe, burchaus entscheibet, ift ber Umstand, bag bie priesterliche Chrismation ber bifchoflichen gang gleich gestellt, und boch noch nachher, falls jene bereits ftatt gefunden hatte, bem Getauften und Gefalbten bie Sand von bem Bifchofe Behufe ber Mittheilung bes h. Geis ftes aufgelegt murbe. Dag bie Chrismation bes Dries ftere ber bes Bifchofe an Werth gleichgeftellt

<sup>\*)</sup> nämtich auf dem Scheitel, nicht auf der Stirne: weil sie, wie Innozenz I. und das Conc. Hispal. II. an den angesührten Orten sagen, nicht den Gipfel des Pontifikats haben, als welcher allein den Bisch öfen zukomme "auctoritate canonum" — sept dieses Konzil hinzu — "ut per hoc et discretio graduum et dignitatis kastigium summi pontisicis demonstrotur." Zedoch war Papst Gregor d. Grnicht abgeneigt, den einsachen Priestern auch die Salbung der Stirn mit dem Chrisma zu gesstatten, wenn sonst Berdruß oder eine andere Inkonvenienz veranzlaßt würde. Man sehe dessen Epistol. ad presbyteros Calaritanos epistol. lib. 4 epist. 26.

worden fei, erhellet ichon baraus, baff alle Bater und Kongilien . welche bem Priefter bie Gemalt bas Chrisma gu ertheilen zulegen, zwischen ber Chrismation bes Priefters und ber bes Bifchofe teinen Unterschied machen, fonbern gang allgemein fagen, ber Priefter burfe bas Chrisma ertheilen. Ja baburch, bag bie Bater und Rongis lien bie Macht bas Chrisma ju ertheilen bem Priefter nur im Kalle ber Roth ober aus einer andern gerechten Urfache zulegen'\*), geben fie unzweideutig zu erfennen, bag bie Chrismation bes Prieftere biefelbe fei, welche eigentlich bem Bischof zufomme; und boch schreiben fie nie biefer Chrismation, sondern nur ber burch ben Bischof geschehenben Sandaufles gung bie Mittheilung bes h. Beiftes gu. Go fagt bas Concilium Epaonense vom 3. 517 cap. 16: "Wir erlauben ben Prieftern, megen bes Beiles ber Seelen, welches wir in Allen munichen, ben ohne hoffnung frant barnieber liegenben Saretifern, wenn biefe fich fofort befehren wollen, mit bem Chrisma gu Sulfe gu tommen, welches auch alle Gesunden, Die fich bekehren wollen, von bem Bischofe zu erhalten suchen follen." Alfo nur bie gefunden Konvertiten, welche eben, weil sie gesund waren, bas Chrisma von bem Priester nicht erhielten, follen baffelbe nachher von dem Bifchofe zu erhalten fuchen; nicht aber bie mieber genefenen Rranfen, welche es bereits von einem Driefter empfangen hatten: boch ber beste Beweis, daß die priesterliche Chrismation für dieselbe galt, welche der Bisch of zu ertheilen pflegte. Dieselbe Berordnung erließ ichon fruher,

<sup>\*)</sup> Nur follte der Priester nicht die Stirn, sondern den Scheitel des Getauften mit dem Chrisma falben. Wie wenig aber dieser Unterschied zu bedeuten habe, erhellt daraus, daß Papst Gregor b. Gr. auch aus geringfügigen Urfachen den Priestern gestatten wollte, die Ehrismation auf der Stirne vorzunehmen. Siehe die vorige Note.

im Jahre 441, bas Conc. Arausic. I. can. 1: "Die Bares titer tonnen in Tobesgefahr, wenn sie tatholisch werben wollen, in dem Kalle, daß kein Bischof vorhanden ift, von ben Prieftern mit bem Chrisma und Segen besiegelt werben." Selbst bie Chrismation einiger Schismatifer, wie der Donatisten, wurde als gultig erachtet, und daher benen, die fich jur Rirde menbeten, nur bie Sand, Behufs ber Mittheilung bes b. Geiftes, aufgelegt. Daß bie Chrismation ber Donatiften als gultig erachtet und baher nicht wiederholt murbe, erhellet aus Optatus Dilevit. lib. 7. de schism. Donat., sowie aus Augustis nue lib. 2. cont, epist. Parmen. cap. 10 und cont. liter. Petil. L. 2. c. 10. Daß aber boch bem von ben Donatiften mit bem Chrisma Gefalbten bei feiner Ruckehr zur Rirche bie Sand Behufs ber Geistesmittheilung aufgelegt murbe, erhellet aus bes Alcimus Avitus, Bis schofs von Bienne (gest. 527), epist. 24. ad Stephanum episc. Lugd., worin berfelbe auf die Frage, wie ein Donatift in die Rirche aufzunehmen fei, antwortet : "Die handauflegung ertheilet ber Perfon, wovon ihr mir ichreibt, und von welcher gewiß ist, daß sie außer ber Taufe auch bie Besiegelung mit bem Chrisma empfangen hat." Alfo nur bie Sand foll einer folden Perfon, Be hufs ber Beiftesmittheilung \*), aufgelegt, und nicht Die Chrismation nochmal ertheilt werden. Endlich erklart baffelbe Concilium Arausicanum I. Can. 2. gang allge mein, baf bie Wieberholung ber Chrismation burch ben Bischof bei Ertheilung ber Firmung nicht nothig sei: "Nullum ministrorum, qui baptizandi recepit officium, sine chrismate usquam debere progredi, quia

<sup>\*)</sup> Daß diese Deutung richtig sei, sest der 8. Kanon des Concilii Arausic. I. v. 3. 441 außer Zweisel: "Si ad ecclesiam aliquis de Assrorum seu Donatistarum haeresi venerit et in Patre et silio et Spiritu s. daptizatus est, manus ei tantum imponatur, ut accipiat Spiritum sanctum."

inter nos placuit, somel (andere Legart: simul) chris-De eo autem, qui in haptismate, quacunque necessitate faciente, non chrismatus fuerit, in confirmatione sacerdos commonebitur; nam inter quoslibet chrismatis ipsius nonnisi una benedictio est, non ut praeiudicans quidquam, sed ut non necessaria habeatur repetita chrismatio." Imar hat ber zu Anfang biefes S. genannte Abt von St. Evran bas non bor necessaria meggestrichen, fo bag bas Conc. Araus, fagte, bie Bieberholung ber Chris mation burch ben Bischof \*) bei ber Firmung ware nothwendig. Allein einmal haben, wie Girmond nachweiset, die besten und altesten Sandschriften bas non. Und banu auch paßt bie Deutung jenes Abtes gar nicht in den Zusammenhang: denn wozu die Erinnerung bes Bischofs, bag ber Betaufte bas Chrisma nicht erhalten habe, wenn in jebem Kalle bie Chrismation bei ber Kirmung ftatt haben foll, auch bann, wenn bas Chrisma schon einmal, bei ber Taufe, ertheilt worden! Roch mehr: die Bater von Orange geben als Grund, warum der Bischof in Kenntniß gesetzt werden foll, ob der Getaufte bas Chrisma bereits erhalten ober noch nicht erhalten habe, an, fur die Getauften und zu Rirmenden gebe es wesentlich nur Gine Chrismation (nam inter quoslibet chrismatis ipsius nonnisi una benedictio): fonnten fie bann aber noch mit Bernunft bie Bieberholung berselben für nothwendig erklären wollen? . . . \*\*).

<sup>\*)</sup> Unter Sacordos ist unstreitig der Bisch of zu verstehen. Bgl. die Tübing. theol. Quartalfar. 1821. S. 564—8.

<sup>\*\*)</sup> Allmählig wurde es freilich Sitte, und heutzutage ist diese Sitte allgemein, die Chrismation bei der Firmung sowohl als bei der Taufe zur ertheiten; anfänglich fand aber ohne Zweisel nur eine einmalige Chrismation statt: was außer den oben angeführten Gründen besonders noch der umstand beweiset, daß die Griechen eine besondere Chrismation für die Taufe gar nicht haben. Bestangt ist übrigens, daß in der latemischen Kirche die Satbung bei

Ich kann baher gar nicht zugeben, baß bas Conc. Araus. mit jenem Kanon etwas anderes sagen wolle, als was ich es vorhin damit sagen ließ. Und was ist dann offenbarer, als daß darnach die Chrismation kein wesentlicher Bestandstheil der Kirmung ist?

Ich glaube hiermit zur Genuge nachgewiesen zu haben, baf bie Chrismation nicht als mefentliches Erforderniß jum Saframent der Kirmung ans gefehen werben tonne \*). Allerdings binden bie Rater bie Mittheilung bes h. Beiftes zuweilen auch an die Chrismation (vgl. S. 7); allein mit ber Chrismation ift burch bie Ratur ber Sache eine Sandauflegung verbunden, und biefe Sandauflegung ist auch, wie wir spater sehen werben, schon hinreichend und barum einzig erforderlich jum Gaframente ber Firmung; da aber die Chrismation bei der ganzen Kirmungshandlung so sehr vor der Handaussegung hervorsticht, und auch die Wirfung biefes Saframents beffer als die handauflegung bezeichnet (vgl. den folgenden S.): so konnte es wohl geschehen, daß die Bater zuweilen bem mehr hervorstechenben, aber in ber That nicht wesentlichen Bestandtheile ber Sandlung zuschrieben, mas eigentlich bem mehr in ben Sintergrund getretenen, aber doch wesentlichen Bestandtheile aufommt. Aber hat nicht bas Concilium Trid., und schon vor biefem Dapft Engen IV. entschieden, baf bie Chrismation ein wesentliches Erfordernif zum Saframent ber Kirmung sei? Auch bas nicht. Wohl heißt es in bem Decreto pro Armenis: "Das zweite Saframent ist die Kirmung, beffen Daterie bas Chrisma ift, welches bereitet wird aus Del, bas ben Glanz bes Gewissens

ber Taufe und der Firmung mit bemfelben Chrisma ge-fchieht.

<sup>\*)</sup> Gan findet hierfur noch andere Grunde in den Liturgien der Lateiner und Griechen. Man sehe bessen oben genannte Abhandtung 6. 8. unter V.

bezeichnet, und aus Balfam, welcher ben Geruch eines guten Rufes bezeichnet, (beibes) gesegnet burch ben Bis fchof." Allein es ift ju bemerten , bag biefes Detret nicht van einem allgemeinen Rougil, sondern blog von einem Dapfte erlaffen murbe und barum nicht als unfehlbare Blaubenenorm angesehen werben fann, jumal baffelbe nicht an bie gange Rirche gerichtet, fonbern eine bloge In ftruttion fur ein neubefehrtes Bolt ift. Gefest aber einmal, bas Decretum ad Armenos mare eine fur die gange Rirche verbindliche, ja unfehlbare Glaubensuorm; fo mare ber bisher besprochene ftreitige Gegenstand boch noch nicht erledigt; weil es fich nicht bestimmt barüber erflart, ob bie Chrismation mirtlich materia essentialis oper bloß materia integralis sive mere accidentalis sei. Und bamit man ja nicht meine, als ob die bier gemachte Unterscheibung ans ber Enft gegriffen fei. will ich nur barau erinnern , bag in bemfelben Defret für bie Materie bes Saframents ber Beihe bas erflart wird, durch beffen Ueberreichung bie Beihe tonferirt werbe, ale ba fei bei ber Beihe jum Dresbyterat bie Darreichung bes Relches mit bem Beine und ber Vatene mit bem Brobe, bei ber Weihe jum Diatonat bie Darreichung bes Evangelien buches u. f. w.; wo aber boch jeber Theologe augibt, daß bieses und jenes nur accidentale Materie bes Saframents ber Weihe jum Presbyterat, Diakonat u. f. w. fei. Und überhaupt ist ja allgemein anerkannt, baß in dem fraglichen Defrete fich mehrere Borfchriften 3. B. über außere Bestandtheile ber einzelnen Saframente befinden, die entweder gar nicht zur Wefenheit berfelben gehoren (wie bie eben genannten), ober bie boch nicht als bazu gehörend erwiesen werden konnen (wie z. B. Die Beimischung bes Baffers zu bem Weine in bem Relche ber Eucharistie). Und - was wohl zu merken - konnte auch wohl noch salva fide über bie Materie (bas aufere Zeichen) bes Saframents ber Kirmung gestritten werben (mas boch alle

Theologen augeben), wenn iene Meuflerung in bem Decreto ad Armenos als eine feierliche Enticheibung über unfern Gegenstand anzusehen mare? Wenn es übrigens in bemselben weiter heißt: "Loco autem illius manus impositionis (namlich ber Apostel) datur in Ecclesia Confirmatio;" fo ist damit offenbar nur gesagt: "Jener Sandauflegung ber Apostel entspreche bas mas man jest Konfirmation nenne \*)." - Das Conc. Trid. anothematizirt sess. 7. can. 2. de Sacram. Consirm. ben, ber ba fage, "bicienigen seien injuride gegen ben h. Geist. welche bem geweihten Chrisma ber Firmung irgend eine Kraft zuschreiben;" morans aber bloß folgt, es tonne ohne Unbill gegen ben h. Beift bem Chrisma eine gewisse Rraft augeschrieben merben; wobei bann, worauf es boch hier eigentlich ankommt, gang unausgemacht gelaffen wird, ob biefe Rraft aus ber Einsepung Christi bem Chrisma einwohne (ob namlich bas Chrisma von Chris ftus als bie Materie ber Firmung angeordnet fei). ober ob biefe Rraft blog famme aus bem Gegen und Bebete ber Rirche - wie bas mit allen Saframen. talien ber Fall ift. \*\*) - Endlich enthalten auch bie heuts gutage üblichen Worte bes Bischofs bei Ertheilung ber Kirmung: "Ich bezeichne Dich mit bem Zeichen bes Kreuzes und firme Dich mit bem Chrisma bes Seiles," noch gar keinen Beweis für die Erforderlickkeit der Chrismation jum Saframente ber Firmung; so wenig als die heutzutage üblichen Worte bei Ertheilung bes Saframents ber Letten Delung einen Beweis fur bie Gunbennachlaffung als bie primare Wirfung biefes Saframents enthalten \*\*\*). Da

<sup>\*)</sup> So and das Konzil von Sens im J. 1528: "Tunc (zur Zeit der Upoftel) impositionis manuum, nunc confirmationis appellatum est sacramentum."

<sup>\*\*)</sup> Cfr. Bieft, tom. 6. p. 415. und Chrismann, regul. fid. cath. §. 212. not. 2.

<sup>\*\*\*)</sup> Bgl. diefer Zeitichr. 30 Beft G. 67.

übrigens die Chrismation, wie aus dem folg. S. erhellen wird, das passendste Symbol der Wirksamkeit der Firmung ist; so konnte es recht wohl, ohne darum wesentslich nothwendig zu sein, in der Firmungsformel ausbrücklich

genannt werben.

Anmerkung. Weil ich die Chrismation überhaupt nicht als wesentliches Erforderniß zum Sakrament der Firmung betrachte, so kann ich insbesonbere auch die Beimischung des Balsams zum Dele\*), sowie die Weihe des darans gesertigten Shrisma durch den Bischof, nicht als wesentlich ansehen; worin mir übrigens auch die Theologen beipslichten, welche die Chrismation selbst für wesentlich halten. Man sehe in dieser hinsicht z. B. Stattler, S. 485. \*\*\*\*\*\*, Waibel, Dogm. d. Rel. J. Ch. XVII— XX. Abhandl. S. 236, 246, 247 und Perrone praelect.
theolog. vol. 6 num. 78 et 79 de consirmatione. Alles dieses ist nur de praecepto Ecclesiae.

## S. 11. Fortsetzung. Sinn und Bedeutung der Chrismation. Wirksamkeit derselben.

Wenn benn nun aber die Chrismation kein wesfentliches Erforderniß zum Sakramente der Firmung ist, wozu dient dann die selbe? Welches ist ihr Sinu und ihre Bedeutung? If sie ein bloßes Symbol oder ist sie noch etwas mehr?

Dhne Zweifel soll bie Chrismation die Wirkung der Handauflegung, die Mittheilung des h. Geistes, bezeichnen oder sinnbilden, indem die Mittheilung und Wirksamkeit des h. Geistes gar gewöhnslich in der h. Schrift unter dem Vilde einer geistlichen Salbung vorgestellt wird. Man sche

<sup>\*)</sup> Die Griechen nehmen jum Chrisma Del, Balfam und 35 andere Gewürze, die Goar aufgählt. Bgl. Binterim I. 1. S. 237.

2. B. Lut. 4, 18. Apostela. 10, 38. I Joh. 2, 20, 27. Chen so bezeugt ber h. Augnstin lib. 2. Cont. Maximin. Arian. c. 16, lib. 15 de trinit. c. 26 und tractat. 3. in epist. I. loann., bag burch bie Salbung, womit bie Getauften gefalbt werben, in ber h. Schrift bie innere Salbung bes h. Geistes in mbolifirt werde. Daffelbe lehren außer Innozenz III. (lib. 1. decretal. tit. 15. cap. 1.) auch die Konzilien von Mainz (v. 3. 1549) und von Ronftang (v. 3. 1567) p. 1. tit. 19. c. 2: bie Heuferung jenes ersten Kongils fieh in ber zweiten Note bes vorigen S. Insbesondere finnbildet, die Chrismation fehr schon jene Wirtung des h. Geistes, welche ihrer torperlichen Wirtung entspricht: wie namlich burch bie Salbung ber Rorper, fo wird (nach S. 9) burch ben h. Geift bie Seele gestartt und gefraftigt - im Glauben und gum Rampfe für ben Glauben wiber alle Reinde beffelben. Sehr bezeichnend hiefur ist auch folgende Stelle bes Enrillus hierof. Catech. myst. 3: "Rach ber h. Taufe und bem muftischen Chrisma, angethan mit ben Baffen bes h. Beiftes, tampfet wiber bie feinblich und entgegenstehende Macht, sprechend: Alles vermag ich in bem ber mich ftartt." Daffelbe gilt auch von ben Worten bes Bischofs bei ber Salbung bes Firmlings: "Ich befestige (consirmo) bich mit bem Chrisma bes Deiles." Die Chrismation ware bemnach ein fichts bares Symbol ber unfichtbaren Salbung bes h. Beiftes, insbesondere berjenigen Wirtung bes h. Beiftes, welche ihrer forperlichen Wirfung entspricht, namlich ber Startung und Rraftigung im Glauben und zum Rampfe fur den Glauben wider alle Reinde beffelben. Welche myftische Bebeutungen bie einzelnen Bestanbtheile bes Chrisma sonst noch haben, haben wir bereits im vorigen S. von Papst Horen wir jest noch, welche Eugen IV. \*) gehort.

<sup>\*)</sup> Achnlich Innogeng III. lib. 1. decretal. tit. 15.

Bebentung nach demselben Papste die Salbung auf der Stirn hat: "Auf der Stirn, dem Site der Schambaftigkeit, wird der Firmling gesalbt, auf daß er sich nicht schäme, Christi Ramen zu bekennen \*), und befonders das Kreuz dessen, der den Juden zwar ein Nergernis, den Beiden aber eine Thorbeit ist."

Rach ben Mengerungen ber Bater fann jeboch bie Salbung mit bem Chrisma (Die Chrismation) tein bloges foldes Sumbol fein, fie muß auch eine eigene Birfung baben. Lertullian fagt de baptismo cap. 7: "Diese Salbung geschieht zwar an und auf eine fleifchliche Beife, aber ihre Birtung ift geiftlich . . . .. hierauf legt man bie hand auf n. f. w." Derfelbe fagt de resurrect. carn. cap. 8: "Das Aleisch wird gefalbt, auf daß die Seele (Gott) geweihet werbe; ... bas Fleisch wird burch bie Handauflegung beschattet u. f. w." Cyprian in epist. ad Iudai.: .... bamit se burch unfer Gebet und unfere Sandauflegung ben b. Geift, und burd bas Siegel bes herrn (Signaculum dominicum = bie Bestiegelung mit bem Chrisma) bie Bollenbung empfangen." [Gieh' biefe Stellen alle ausführlich in S. 5]. Derfelbe Enprian fagt epist. 70. (ad Ianuar.) : "bie Salbung muß mit (an) bem Betauften vorgenommen werden, damit er . . . bie Gnabe Gottes in fich haben tonne." Cnrillus Aler. Comment. in Ioel. 2, 23: "Der Gebrauch bes Deles nach ber b. Taufe bei ben in Christo Gerechtfertigten tragt gur Bollenbung berfelben bei." Das Conc. Laodic. (vor bem 3. 381) sagt gar can. 48: "Die, welche getauft werben, muffen nach ber Taufe bas über him mlische Chrisma empfangen und bes Reiches Chris fti theilhaftig werben." Rach biefen Meußerungen lagt fich boch taum in Abrebe stellen , daß bie Bater ber Chrismation eine besondere und eigene Gnadenwirfung

<sup>\*)</sup> So auch fcon der h. Augustin in psalm. 144.

gugelegt haben. Auch läßt sich einzig unter bieser Boranssfezung erklären, warum man in dem christlichen Alterthum so sehr besorgt war, den Getaussten das Chrisma zu ertheilen, so das man im Falle der Noth auch den einfachen Priestern die Macht, es zu ertheilen, gestattete. Man sehe in dieser Beziehung das Conc. Epaonenso vom J. 517. can. 16., Conc. Araus. I. v. J. 441 can. 1 (beide im vorig. S.) und Conc. Arelat, H. v. J. 455 can. 26.

Aber woher fammt benn nun die besondere Onabenwirfung ber Chrismation, und worin besteht biefelbe? Beil Die Chrismation fein mefents lich er, von Chriftus felbst angeordneter, Bestandtheil bes Saframents ber Firmung ift (S. 10), fo fann bie Gnabenwirfung berfelben auch nicht and ber Ginfesung Christi (ex opere operato), sonbern einzig aus bem Segen und Gebete ber Rirche ftammen. Rur biefe Annicht forechen außerdem noch besonders folgende Grunde. Erftens murbe bas Chrisma (Del) icon von ben alteften Beiten ber geweiht, und zwar nur von bem Bischofe. Schon Tertullian de bapt. cap, 7. (in §. 5) und Enprian epist. 70. fprechen von ber Salbung mit gemeih-Eben fo fprechen von ber Beihung, Beis lianna bes Chrisma ober Deles (benn bag bem Dele ichon von Anfang an Balfam beigemischt und aus Diefer Mischung bas Chrisma bereitet worden, lagt fich nicht erweisen) \*): Bafilius lib. 1. de spiritu s. c. 27. (welcher bie Beihe bes Taufwaffers und bes Salbols aus ber geheimen Erblehre ableitet), Cyrillus Bierof. catech. mystag. 3. und Gregorius Ruffenus orat. in bapt.

<sup>\*)</sup> Befanntlich ift der Brief des h. Papftes Fabianus (zwifchen 236 und 251), worin es heißt, daß Chriftus felbft diese Mifchung angeordnet habe, unacht. Bgl. Epist. Rom. Pontif. von Comfant p. 118 ff. Erft in dem Saframentar Gregors bes Gr. wird bes Balfams ermant.

Christi. Daß es nur vom Bifch ofe geweiht werben tonne. fagen ausbrucklich bie Rongilien (g. B. bas Carthaginense II. v. 3. 390 can. 3., bas Carthegin. III. v. 3. 397 can. 36., bas Toletanum I. v. 3. 400 can. 20. und besons bere bas Hispalense II. cap. 7. - biefes lette fieh im vorigen S.) und Dapfte (3. B. Innogen; I. epist. ad Decent. Eugub. cap. 3. - im vorig. S.), and ber Codex canonum ecclesiae africanae can. 6. 3 meitens schreiben bie Bater biefer Beihe ausbrudlich eine befonbere Rraft zu. Cprillus hierof. fagt Catech. mystag. 3. n. 3: "Betrachte übrigens biefes Salbol nicht als eine bloße und geringe Salbe. Denn wie bas eucharistische Brod nach ber Anrufung bes h. Geiftes tein gemeines Brob, fonbern ber Leib Chrifti ift; fo ift auch biefes h. Salbol na ch ber Anrufung (alfo nach ber Beihung) teine blofe, ober wenn man lieber fagen will, teine gemeine Salbe mehr, fondern ein Chrisma Christi und bes h. Beiftes, meldes burch bie Gegenwart feis ner (bes h. Beiftes) Bottheit wirtsam (evepyn-Tixov) geworden ift." Und Gregorius Ryffenus fagt orat. in bapt. Christi: "Das muftische Del ift wie ber Bein vor ber Benediftion von geringem Werthe; nach ber Benediftion, welche vom h. Geifte ausgeht, hat Beibes eine vorzügliche Wirffamfeit." Drittens endlich geht auch bas gange Gebet, welches bei ber Weihe bes Chrisma gesprochen wird, bahin, baß Gott bemfelben eine gewisse Rraft verleihen moge. Alles also spricht bafur, bag bie besondre Rraft bes Chrisma aus bem Segen und Bebete ber Rirche stamme. Und diese besondere Rraft ober Gnabenmirfung bes geweihten Chrisma, worin besteht fie? Un= ftreitig barin, ben Getauften im Glauben gu ftarfen und zum vollendeten Chriften zu machen. Rach Tertullian de bapt. cap. 7. wird die Seele burch bie Salbung Gott (völlig) geweiht; nach Cyprian epist. 73. erhalt ber Christ burch bas Siegel bes herrn

(mittelft bes Chrisma) bie Bollenbung; nach bem Conc. Barcinonense vom Sahr 599 Can. 2 \*) werben bie Reubekehrten burch bas Chrisma fogar konfirmirt. Die Chrismation mare bemnach gemiffermaßen ein Erfasmit tel ber Firmung fur biejenigen, welche lettere nicht Gelegenheit haben zu empfangen: aber ber h. Beift mirb baburch nicht ertheilt (§. 10); was auch noch besonders barans erhellet, bag es von ben Prieftern ftets nur heißt, fie burfen bas Chrisma ertheilen, aber nie, baf fie ben h. Geift ertheilen. hieraus (bag bas Chrisma ein Ersasmittel ber Firmung ist) erklart sich auch wieder ber große Eifer bes driftlichen Alterthums in Ertheilung bes Chrisma an bie Betauf ten; baher besonders bie ben Priestern gestattete Bewalt, ben Betauften, bei Gefahr bes Tobes ober bei fonstiger Roth, bas Chrisma zu ertheilen \*\*). Auch erklart sich hieraus, wie ber Chrismation bie Namen bes eigentlichen Saframents ber Firmung und zuweilen felbst bie eigenste Wirfung berfelben, bie Mittheilung bes h. Geiftes, zugeschrieben werden konnten . . . .

S. 12. Fortsetzung. Nur die mit der Chrismation (durch die Natur der Sache) verbundene Handauflegung ist, erweislichermaßen, wesentlich.

Die h. Schrift und die Bater fagen ganz allgemein, baß burch die handauflegung ber h. Geist mitgetheilt

<sup>\*) &</sup>quot;Statutum est, ut, cum chrisma presbyteris dioecesanis pro neophytis confirmandis datur, nihil pro liquoris pretio accipiatur."

<sup>\*\*)</sup> Papst Silvester I. son querst den Priestern die Weisung gegeben haben, im Falle der Noth das Chrisma que ertheilen. Wenigstend sagt der Bibliothekar Anaska sin dem Leben dieses h. Papsked: "Hic constituit, ut baptizatam liniat presbyter chrismate levatum de aqua: propter occasionem transitus mortis, et propter absentiam episcoporum necessitate addidit, ut a presbytero ungeretur."

werbe. Da aber bei Ausspendung des Saframents der Firmung, wenigstens wie sie heutzutage in der lateinischen Eirche statt hat, zwei Handaustegungen vorsommen, eine gleich zu Anfang des ganzen Firmung saktes, wo der Bischof allen Firmlingen insgesammt unter Gebet die Hande aussestet — extendit manus versus omnes, sagt das Pontiscale Romanum); und dann eine, die mit der Chrismation durch die Natur der Sache verbunden ist: so fragt sich, welche von diesen beiden Handsauflegungen als wesentlich oder boch schon allein als hinreichend zu erachten sei.

Biele Theologen halten die er ste für we sentlich und schon allein für hinreichend. Ich kann denselben nicht beistimmen. Denn die Bischofe salben, das ist durchgängige Praxis\*), auch diejenigen Firmlinge, welche bei der ersten hand uflegung nicht zugegen waren; und diese werden eben so gut als gesirmt angesehen, wie die jenigen, welche schon von Anfang des ganzen Aftes zugegen waren: doch der beste Beweis, daß, nach der kirchlichen Praxis, die er ste Handauslegung nicht als wesentlich zu betrachten ist. Ich weiß zwar wohl, daß einige Theologen, welche diese Handauslegung für wesentlich halten, hieraus bemerkt haben, die zu Anfang statt sindende Handaussegung gelte zugleich auch für die später

<sup>&</sup>quot;) Auch Papil Benedikt XIV. nennt diese agendi ratio — communiter recepta, und sagt von derselben, daß sie durchgängig beobachtet werde (passim servari), ohne daß Jemand behaupte, daß die, welche bloß die mit der Chrismation verbundene Handaussegung empfangen, nicht gestimt seien. Do Synodo dioeces. lib. 13. cap. 19. n. 17. Doch lassen seit einiger Zeit an einigen Orten die Bischöfe beim Beginn der Firmungshandlung die Kirchenthüren schließen, damit Niemand mit dem Chrisma gefalbt werde, der nicht bei der ersten Handaussegung zugegen gewesen: die widerstreitenden Meinungen der Theologen haben diese Bischöfe zu dies ser neuen Praxis veranlaßt. Cfr. Perrone de consirm. n. 76-

Rommenden mit; allein ich sehe bann nicht ein, warum die Bischofe so beschwerliche Reisen machen, um ihren Diogefanen bas Saframent ber Firmung zu ertheilen; und ich begreife fogar nicht, wie bie Bischofe keinen Unftand nehmen, viele berfelben ohne biefes Saframent bahin fterben zu laffen, indem fie doch, wenn jene Bemerfung gegruns bet ware, ohne alle Mibe, etwa in ihrer Sanskapelle, bie Bande über ihre gange Diozese ausstreden und so allen barin befindlichen Glaubigen baffelbe ertheilen konnten .... Ein zweiter Grund, daß bie erfte Sandauflegung nicht wesentlich sei, findet fich in bem Pontificale Romanum: in bemfelben heißen die Kirmlinge nicht fchon nach ber erften Sandauflegung, fondern erft nach ber Chrismation Gefirmte, Confirmati. "Omnibus confirmatis, (fruher heißen fie bloß Confirmandi) tergit Pontifex manus cum mica panis" - also nachbem Alle einzeln burch bie mit ber Chrismation verbunbene Sandauflegung gefirmt find, foll ber Bis schof bie Bande mit Brod abreiben. Endlich fagt menigstens das Rituale Trevirense de consirmat. cap. 2. ausbrudlich, die erfte handauflegung fei nicht jene mefent= liche, beren fich die Apostel gur Ertheilung bes Safras ments ber Kirmung bebient hatten. Rach allen diesen Grunben muß also nicht bie erfte, sondern die zweite, mit ber Chrismation (burch bie Natur ber Sache) verbundene, Sandauflegung einzig als wefentlich ober boch als einzig erforderlich und barum auch schon allein als hinreichend angesehen werden. Gine Bestätigung hat Diese Unficht noch barin, bag Cyrillus hierofolymitanus Catech. mystag. 3., und nach diesem auch die gange griech is The Rirche in ihren Enchologien, einzig von ber Chrismation, und also auch einschließlich einzig von ber mit ber Chrismation verbundenen Sandauflegung wricht \*): benn ist es glaublich, daß biese Rirche eine

<sup>\*)</sup> Das Rituale Trevir sagt cap. 2. de consirm.: "Graeci (apud

Sandauflegung bei Ertheilung ber Kirmung fur wesentlich halte (und bas muffen ja bie Theologen, wogegen hier bie Rede ift, annehmen: weil fie mit ber lateinischen Rirche bie Kirmung ber Griechen als ein gultiges Saframent betrachten), ohne biefer Sandauflegung in ihren Euchologien auch nur einschlieflich Ermahnung ju thun? Daffelbe gilt von bem Decretum ad Armenos, worin einzig von ber Chrismation die Rebe ift. Ja Papft Innogeng III. fagt cap. cum venisset (lib. 1. decretal. tit. 15. cap. 1.) ausbrudlich: "Durch bie Chrismation ber Stirn wird bie Sandauflegung ber Apostel bezeichnet (designatur), welche man mit einem andern Ramen Ronfirmation nennet: weil burch biefelbe ber heil. Beift jum Wachsthum und zur Starfung gegeben wirb." Uebrigens finden fich gar oft bei Lateinern und Griechen beibe Sandlungen, die Chrismation und die Handauflegung, ausbrucklich in Gine handlung verbunden. Go bei Rais fer Michael Palaologus in epist. ad Gregor. X .: "Die Bischofe ertheilen bas Saframent ber Kirmung burch bie Auflegung ber Sant, indem fie bie Betauften mit bem Chrisma falben." Go auch bei Beba in psalm. 29: "Jene Salbung, welche burch bie Auflegung ber Sand von bem Bifchofe geschieht, und gewöhnliche Firmung genannt wird ...." Das Concilium Pistense (Pistis — heutzutage le pont de l'arche an der Seine bei Rouen) vom 3. 826 flagt (bei Sarbonin Concil. tom. 5. pag. 561: "Jenen h. Geift, ... welchen wir burch Auflegung ber bischoflis den Sand bei ber Befiegelung (mit bem Chrise ma) empfingen, haben wir burch unsere bosen Werte betrubt und von und verscheucht: namlich ben Geist bes Rathes und ber Starfe u. s. w." Dieselbe Ausbrucksmeise

quos verum Confirmationis sacramentum Ecclesia agnoscit) nullam aliam manus impositionem adhibent, quam eam quae chrismationi est annexa.

findet sich schon constitut. apost. lib. 7. c. 44., und spater bei Eulogius (Patriarch von Alexandrien), Photius, Theophylaktus, Simeon Thessalonicensis; bann bei Rhabanus Maurus, Amalarius, Ivo Carnotensis, Innozeuz III. u. A.; deren betreffende Aeußerungen man größtentheils sehen kann bei Stattler S. 485 \*\*, Liebermann tom. 4. par. 1. p. 285 und Brenner Geschichtl. Darstell. d. Berricht. der Firmung. S. 137. 153. 228. 229 u. an a. D.

Unmerkung. Ich ftimme also in Betreff ber Sandaufleaung und ber Chrismation mit Dr. Sau (bem ich hiermit für manche Belehrung in feiner Abhandl. de valore manuum impos. etc. — siehe S. 10 zu Anfang meinen Dank abstatte) gang überein; und nur barin weiche ich von ihm ab, bag er bie ber Chrismation vorhergehende allgemeine, ich bagegen bie mit ber Chrismation burch bie Ratur ber Sache verbundene befondere Sandauflegung fur wesentlich halte, und mit Recht fur wesentlich halte, wenn anders bie von mir bafur vorgebrachten Grunde stichhaltig find, was ich allerdings glaube. Sir mond nennt es zwar einen låcherlichen Traum, die Berührung ber Stirne mit bem Daumen bei ber Chrismation fur eine Sandauflegung zu halten; allein ber Bischof berührt, wenigstens nach jetiger Praxis, bei ber Chrismation nicht bloß mit bem Daumen bie Stirn, fondern er legt babei auch bie vier andern Finger, also bie ganze hand, auf Die Stirn: follte es wirklich ein lacherlicher Traum fein, die Sandlung fur eine Sandauflegung ju halten? Uebrigens mochte ich gerne wiffen, wie Girmond bie erste (allgemeine) handauflegung gegen bie oben vorgebrachten Grunde als wesentlich erweisen wollte! Und Girmond, wohlgemerkt! ift gerade einer von ben Theologen, welche die Sand auflegung, und gwar bie handauflegung allein, als wesentlich zum Saframent ber Kirmung ansehen. Derselbe wird also, falls die oben

vorgebrachten Gründe stichhaltig sind, auch wider Willen einräumen muffen, daß die mit der Chrismatian verbundene Handaussegung schon als hinreichend und baher als einzig wesentlich zu betrachten sei.

S. 13. Schluß. Mit der Handauflegung muß eine entsprechende Gebetsformel verbunden fein.

Mit ber handauflegung muß eine entsprechenbe Bebetsformel verbunden fein, wenn durch diefelbe der heil. Geift mitgetheilt werben foll : benn bie Sandauflegung allein fann boch fo wenig biefe Wirksamfeit haben ale bie blofe Abwaschung mit Waffer schon ben Menschen von Gunben ju reinigen und innerlich ju heiligen vermag. Das Gebet, beffen die Apostelg. 8, 15 erwähnt, ging, wenn wir den Ansbruck ftrenge nehmen, ber handauflegung vorher; indem es B. 17 heißt: "hierauf (ober: bann, rore, tunc - nachdem fie namlich B. 15 fur fie gebetet hatten, bag ffe ben h. Beift empfangen mochten) legten fie ihnen Die Banbe auf, und fie empfingen ben h. Beift." Es mare bann biefes Gebet ein bloges Borbereitungsgebet gewesen, beffen auch viele Bater ermahnen und wofür auch viele Rituale (besonders der lateinischen Rirche) Formulare enthalten. Dag bann aber auch bieses Gebet nicht als mefentlich betrachtet werben fonnte, erhellet aus ber in S. 12 erwähnten firchlichen Praxis, wornach auch biejenigen als gefirmt angesehen werden, welche bei ber erften Sandaufleaung und bem bamit verbundenen Gebete (welches bann eben jenes Borbereitungsgebet mare) nicht gegenwartig maren: wird ja auch in ber h. Schrift bie Mittheilung bes h. Geiftes burchans ber Sanbauflegung jugeschrieben. Allein jenes rore muß nicht eben strenge genommen werben: wenigstens ift nicht erweislich, daß es strenge genommen werben muffe; fondern Eufas fann bamit auch wohl nur fagen wollen, Petrus und Paulus hatten über die von Philippus getauften Samariter ben beil. Geift fur fie erflebend, gebetet und benfelben bie Bande aufgelegt: in

welchem Ralle baun von einem mit ber Sanbaufles gung verbundenen Bebete bie Rebe mare. baß nur biefes Gebet wefentlich fei, erhellet aus ber Praxis ber Griechen und übrigen Drientalen, welche jenes andere (vorläufige) Gebet jur Unrufung bes h. Geiftes gar nicht haben. Bgl. Perrone Vol. VI. num. 82. de confirm. Auf die Einwendung, daß in bem Saframentar bes Papftes Gregor's bes Gr., wie es ju Rom fowie von Pas melius und auch von Menard (aus einem fehr alten Cober zu Corbie) herausgegeben worden, und in mehreren andern Sandschriften beffelben Cober, fich teine andere Formel als jenes ber handauflegung vorhergehenbe Gebet finde; bag biefes auch mit bem von Umalarius lib. 1. de offic. eccles. c. 27 mitgetheilten Ordo Romanus ber Kall fei; - auf biefe Ginwendung biene gur Antwort: Rach bem Reugniffe bes Dabillon fehlt in einigen Lis turgien auch die Ronfefrationsformel, sowie, nach Martene lib. 1. de antiq. eccl. rit. c. 2. art. 3; in einis gen Saframentarien bie Laufformel; woraus aber boch Niemand wird schließen wollen, daß die Konfekrationes und Taufformel nicht wesentlich sei. Es hat damit wohl die Bemandnif, bag man bas, was im taglichen Gebrauche und, wegen feiner Rurze, auch wohl allgemein bekannt mar, mit Stillschweigen übergeben zu tonnen glaubte. fagt Eugen IV. in Decret. ad Arm. ausbrucklich: "Die Form biefes Sakraments ist: Ich bezeichne Dich mit bem Beichen bes Rreuzes und firme Dich mit bem Chrisma bes heils im Ramen bes Baters und bes Cohnes und bes h. Beiftes:" melde Borte aber unter ber Chrismation und ber bamit verbundenen Sandauflegung gesprochen werden, und als die für die Kirmung erforderliche Formel feit bem 15. Jahrh. in ber lateinischen Rirche burchaus im Gebrauche find. Die in ber griechischen Kirche fcon wenigftens feit bem 4. Jahrh. gebrauchliche Formel: "Das Siegel ber Babe bes h. Beiftes," ift offenbar aus Ephef. 1, 13. 4, 30. II Ror. 1, 21, 22 entnommen und von

bem Conc. Constantinop. I. can. 7. vorgeschrieben. Uebrisgens waren auch unstreitig andere äquivalente Formeln zur Gultigkeit des Sakraments hinreichend; wie sich denn auch wirklich in den verschiedenen Sakramentarien verschiedene Formeln sinden — wie zu sehen dei Stattler §. 486\*\* und dei Brenner, am a. D. S. 27 ff. Bgl. auch die Tubinger theol. Quartalschr. 1821 S. 562—3. Es versteht sich aber von selbst, daß der sirmende Bischof sich streng an die Borschrift seiner Kirche zu halten hat und davon durchs aus nicht abgehen dark.

Anmerkung. Es durfte vielleicht Jemand, bei der großen Verschieden heit der Ansichten der Theoloslogen über das außere Zeichen des Sakraments der Firmung, auf den Gedanken kommen, es musse also wohl dieses Sakrament oft ungültig ausgespendet werden. Allein diese Furcht wäre ungegründet, indem doch alle Theoslogen (mit Ausnahme der wenigen, welche die erste Handsauslegung, gegen die durchgängige Praris der Bischöfe so wie gegen das Pontisicale Rom., für wesentlich halten) darin miteinander übereinstimmen, daß wenigstens die Chrismastion mit der damit verbundenen Handauflegung und Gebets formel zur Konstituirung des Sakraments der Firmung hinreiche, und die griechische Kirche so gut wie die lateinische dasselbe nie anders ertheilt, als eben mittelst dieser ganzen Handlung.

# S. 14. Noch Einiges über Die Einsetzung Dieses Sa-

Daß Christus dieses Sakrament, das Sakrament der Geistes-Mittheilung, eingesett, habe, und eingesett haben musse, ist bereits in S. 6 Rum. 3 erinnert, und ersteres ist auch von dem Conc. Trid. sess. 7. can. 1. de sacram. in genere feierlich erklart worden. Db aber Christus selbst auch die Hand auflegung als das Mittel der Geistes-Mittheilung angeordnet, oder ob er die Anordnung eines solchen Mittels den Aposteln überlassen

habe, ist nicht von dem Conc. Trid. entschieden worden, und baher hierüber Nichts de fide catholica. Doch ist das Erste viel wahrscheinlicher als das Zweite: weil die Apostel, als den getauften Samaritern der h. Geist mitgetheilt werden soll, nicht lange rathschlagen, welches außere Zeichen anzuwenden sei, sondern unbedenklich die Handauslegung anwenden. Bgl. S. 6 unter Num. 3.

Anmertung. Mehrere Scholastifer, wie Detrus Combarbus, hugo a G. Bictore, Jatob von Bitry, Petrus Mureolus, ber h. Bonaventura, und felbit bas Concilium Beneventanum vom 3. 1374, hielten zwar Die Kirmung wie bie Lette Delung fur mahre Saframente, meinten jeboch zugleich, Chriftus habe biefe Saframente nicht felbft eingefest, fondern fie einzuseten feinen Aposteln burch ben h. Geift eingegeben. Richt mahrscheinlich; stimmt auch nicht mit jenem Tribentinischen Ranon überein. Al eranber Alenfis summ. part. 4. qu. 9. membr. 1. meint. bas Saframent ber Kirmung fei weber von Chrift us noch von ben Upofteln eingesett worden, Die Apostel hatten ben ersten Blaubigen ben h. Geift ohne fichtbares Saframent mitgetheilt; bas Saframent felbit aber, nach Materie und Form, fei erft auf einem Rongil gu Meaur (3. 845) auf Eingebung bes h. Beiftes eingefest und ihm von bemielben h. Geifte bie Rraft zu beiligen verliehen worden. Allein biefe Ansicht kann, nachdem bas Rongil von Trient in jenem Ranon erflart hat, alle Saframente feien von Chriftus eingesett, nicht mehr salva fide gehalten werben. Auch ist es ja gar nicht mahr, bag bie Apoftel ohne Saframent, b. h. ohne ein außeres in bie Sinne fallenbes Beichen, ben h. Beift mitgetheilt haben: fie legten ja ben Glaubigen unter Gebet die Sande auf. Thomas von Aquin lehrt summ. 3. part. qu. 72. art. 1. ad 1., Christus habe gwar bas Saframent ber Firmung felbst und also unmittels bar, aber blog verheigungemeife (non exhibendo, sed promittendo) eingesett, als er zu feinen Jungern gefagt

1

30h. 16, 7: "Wenn ich nicht hingehe, wird ber Trofter nicht zu euch tommen; wenn ich aber hingehe, werbe ich ihn euch senden." Eftius bemerkt hieruber in lib. 4. sentent. dist. 7. S. 4: "Potest id, quod S. Thomas dicit, ita intelligi, ut negetur Christus hoc Sacramentum exhibuisse praesentia sua corporali, sicut exhibuit Sacramentum baptismi et eucharistiae. Et hanc arbitror esse mentem S. Doctoris." Und Les Drouen de re sacramentaria lib. 3. cap. 2. qu. 6: "Christus instituit hoc Sacramentum non exhibendo sed promittendo (namlich nach bem h. Thos mas) . . . et hoc ideo quia in hoc Sacramento datur plenitudo Spiritus sancti, quae non erat danda ante Christi resurrectionem et ascensionem." Welche Deutung man aber auch zulaffen mag: immer ift bas Saframent ber Kirmung nach Thomas von Christus eingesett. Doch genug hierüber.

S. 15. Ordentlicher Verwalter dieses Saframents ist einzig der Bischof; außerordentlicher dagegen auch der Priester, dem die Gewalt dazu übertragen wird.

Nach Apostelg. 8 u. 19 haben nur die Apostel mittelst ber Sandauflegung den h. Geist mitgetheilt und also bas Saframent ber Firmung gespendet: benn bie Sandauflegung bes Ananias (Apostelg. 9, 17), ber fein Apostel und ohne Zweifel auch tein Bisch of mar, tann nicht fur bie Spendung bes Saframents ber Firmung an Caulus angesehen werben, weil fie ber Taufe beffelben vorberging und als Borbereitung bagu biente, ober, was nach B. 18 vielleicht richtiger ift, eine bloß torperliche Birfung, bie Bieberherstellung feis nes Gefichtes, bezwectte. Die Bater nennen einzig bie Rachfolger der Apostel, die Bifchofe, als bie Ausspender biefes Saframents (vgl. §§. 5 und 7); und als Grund, warum blog ben Bischofen und nicht ben einfachen Priestern (wie viel weniger also noch ben Inhabern ber nieberen Weihen) bie Gewalt biefes Satrament zu spenden zutomme, geben Innozenz I. und das Concilium Hispalense II. vom J. 619 (siehe die bezüglichen Aeußerungen derselben in S. 10) an: weil nur die Bisch of e und nicht die Priester den Gipfel des Pontisitats haben, und damit (sett das genannte Konzil hinzu) auf solche Weise sowohl der Unterschied in den Graden des geistlischen Beruses als auch die hervorragende Würde des Bischofs an Tag gelegt werde \*). Tournely gibt tract. de Consirm. cap. 5 noch zwei andere, mehr innere Grunde dassur, "Accedit ratio congrua duplex: prima, quod Consirmatio est complementum quoddam, quaedam et persectio Baptismi; ut videre est in modo Ioquendi Patrum et Conciliorum: stqui persicere pertinet ad Episcopos, quorum ordo est et vocatur Persicentium. Secunda, quod per

<sup>\*)</sup> Gelbft die fogenannten Chorbifchofe hatten anger vielen Andern nicht die Gewalt die Firmung zu ertheilen. Rach Lib. 7. Capitularium Francor. cap. 423 (ex edit. Walter corp. iuris German. antig. tom. 2.) foll fein Chorbifchof es fich herausnehmen, "durch die Anflegung ber Sand ben h. Geift mitzutheilen, oder Briefter, Leviten und Enbbigkonen ju weihen . . . . als welche Berrichtungen alle den Bifchofen autommen und nicht ben Chbrbifdofen ober Prieftern, beren Charatter (formam) die Chorbifcofe, nach ben Gagungen ber bei ligen, tragen; magen fie fich aber doch die eine ober andere Diefer Funktionen an, fo foll diefelbe ungultig fein, mud fie felbft follen aller tirchlichen Ehre ganglich beranbt werben. Achnliches enthalt bas capit. 424; und capit. 402 heißt es gang allgemein, daß die Chorbischöfe, die nach jeuen Kapitularien und besonders med dem capit. 394 (and nad) dem Conc. Hispal. IL cap. 7. und dem Rongil von Regensburg vom 3. 769 - fiche beren biefe fällige Mengerungen bei Brenner, Berricht. ber girm. G. 133-4) nichts als bloge Priefter find, nie den h. Geift haben mittheis len tounen. Doch fcheinen nach altern Ranonen (nach dem 13. Ramon des Concil. Ancyrani v. 3. 315 and besonders mad bem 10. Rauss des Concilii Antisch. v. 3. 341) mande Chorbifofe wirflige Bifdofe gewefen ju fein, Bgl. Enbinger theo: ies, Querteifer, 1821. G. 428-9.

Confirmationem adscribitur quis militiae Christi, sicut per Baptismum adscribitur eiusdem familiae: atqui adscribere hominem militiae non pertinet nisi ad Duces et belli Praefectus: ergo." Um besten scheint mir jedoch bas Argument ober vielmehr ber Bergleich zu fein, womit ber Catechismus Rom. qu. 11. de Consirm, n. 2. bie Angemes senheit bieser Anordnung zu veranschaulichen sucht: "Ac iure quidem hoc factum esse, ut eiusmodi munus ad Episcopos deferretur, hac similitudine possunt Pastores declarare. Ut enim in extruendis aedificiis, et si fabri, qui inferiores ministri sunt, caementa, calcem, ligna et reliquam materiam parant atque componunt; absolutio tamen operis ad architectum spectat: ita etiam hoc Sacramentum, quo veluti spirituale aedificium perficitur, a nullo alio, nisi a summo sacerdote, administrari opus erat." — Eine feierliche Enticheibung, baf ber Bifchof ber Ausivender bes Saframents ber Kirmung fei, gibt bas Conc. Trid., indem es sess. 7. can. 3. de Consirm. benjenigen anathematizirt, welcher fage, ber ordentliche Berwalter ber h. Kirmung sei nicht ber Bischof, sondern jeder ein fache Priefter. Und schon in bem Decr. ad Arm. heißt es: "Der ordentliche Berwalter ber Kirmung ist ber Bischof."

Aus diesen Entscheidungen erhellet, daß außergewöhnlich auch ein Anderer als der Bisch of das
Sakrament der Firmung ausspenden könne. Zwar wird man
in der lateinischen Kirche bis anf die letten
fünf bis secht Jahrhunderte kaum Ein gewisses
Beispiel von der Uebertragung der Firmungsgewalt an einen
einfachen Priester vorweisen können \*); aber von

<sup>\*)</sup> Denn es ift noch lange nicht fo ansgemacht, wie Biele meinen, daß Papft Gregor d. Gr., indem er lib. 3. epistol. 26. den fardinischen Priestern erlaubte, die Getauften auf der Stirne mit dem Chrisma gu falben, denfelben die Gewalt das Sakrament der Firmung ausguspenden ertheilen wollte. Der h. Papst hatte

vieser Zeit an sinden sich mehrere Beispiele dieser Uebertragung an einsache Priester, besonders an Missionare in heidnischen Ländern; wie Stattler S. 488, Brenner,
Berr. d. Firm. S. 140—146 und Binterim, Denkw. I.
1. S. 226—7 nachweisen; womit noch zu vergleichen Pallavicino hist. Conc. Trid. lib. 9. cap. 7. num. 11 bis
num. 17. In der griechischen Kirche sindet sich dages
gen die Uebertragung dieser Gewalt an ein fache Priester

nämlich in einem Schreiben vom 3. 595 (lib. 3. epist. 9.) ben Prieftern von Cagliari verboten , "die getauften Rinder mit bem Chrisma auf ber Stirne zu bezeichnen;" und vorgeschrieben. Diefe Rinder blog auf Der Bruft mit bem Chrisma au bezeich: nen, mas die Bifchofe nachher auf ber Stirne thun follten. 218 er aber vernahm, daß Einige an diesem Berbote Anftog nabmen, fdrieb er im folgenden Jahre an jene Briefter (lib. 3. epist. 26): "Pervenit ad nos, quosdam scandalizatos fuisse. quod presbyteros chrismate ungere in fronte eos, qui baptizati sunt, prohibuimus. Et nos quidem secundum usum veterem nostrae ecclesiae fecimus; sed si omnino hac de re aliqui contristantur, ubi episcopi desunt, ut presbyteri etiam in frontibus baptizatos chrismate tangere debeant, concedimus." Ohne Zweifel mar jene Chrismation auf ber Bruft, melde Gregor in feinem erften Schreiben ben Brieftern gestattete, nicht das Gatrament der Firmung: weil die Bifch ofe nachber noch Die Chrismation auf ber Stirne vornehmen follten. Lägt es fich benn nun aber mohl annehmen, daß der h. Rirchentehrer blog um des Unftoges willen, den Ginige an feiner Berfügung nahmen, jenen Prieftern Die Gewalt, bas Gatrament der Firmung au fpenden, follte verlieben haben? Da er gudem auch von einer Mittheilung bes h. Geiftes durch die Chrismation auf der Stirne gang fcweigt; fo bleibt mir wenigstens fein Zweifel über die Natur dieser Chrismation übrig: es war diese Chrismation keine andere, als jene, deren Ginn und Bedeutung in den §g. 10 n. 11 erörtert worden ift. 3ch fonnte mich jur Beftätigung Diefer Unficht noch auf die richtigere Lesart baptizandi und baptizandos ftatt baptizati und baptizatos (man febe die Rote der Mauriner au epist 27. lib. 4. indict 12) berufen; es fieht aber Jeder, daß ich diefer Sulfe gar nicht bedarf.

fcon viel früher; und mahricheinlich haben bieronnmus mid Chryfostomus biefen Gebrauch ber griechischen Rirdie im Auge, wenn fie fagen, jener epist. 85. ad Evangelum \*): "Bas thut ber Bischof, mit Ausnahme ber Orbination, mas ber Priefter nicht thut ?" und biefer homil. 11. in epist. I. ad Timoth.: "Durch die bloße Orbination fteben fie (bie Bifchofe) hoher, und einzig biefes (bie Gewalt zu orbiniren) icheinen fie mehr ale bie Priester zu haben \*\*)." Daß aber einer folchen Uebertras gung weber bie h. Schrift noch bie Trabition ber ersten Jahrhunderte entgegen stehe, barf ich wohf taum noch nachweisen. Die Upostelg. Rap. 8. sagt bloß, bag nicht ber Diaton Philippus, fondern die beiden Apoftel Detrus und Sohannes ben getauften Samaritern bie Banbe aufgelegt haben; nicht aber, daß diese Bewalt an einfache Driefter (beren es vielleicht zu biefer Beit noch gar feine gab) nicht übertragen werben fonne. Gben fo bezeugt auch die Tradition der ersten Sahrhunberte blog, bag bie Nachfolger ber Apostel, Die Bisch ofe, bas Saframent ber Kirmung ausgespendet haben [boch gilt bas junachft nur von ben Lateinern, bie' Briechen jener Zeit beobachten mit wenigen Ausnahmen (4. B. Chrufoftomus) über ben Ausspender ber Kirmma ein tiefes Stillschweigen], nicht aber, baf bie Gewalt bazu gar nicht an einfache Priester konne übertragen werben : vielmehr geben die Bater nicht undeutlich bas Gegentheil ju erfennen. hieronymus dialog. cum Lucifer. cap. 4. nennt es bloß eine in der Rirche herfommlis che Sitte, bag bie Bifchofe ben Getauften bie Sanbe auflegen, die mehr gur Chre bes Bontifitats als nach bem Befege ber Nothwendigfeit eingeführt

<sup>\*)</sup> Doch wird von Einigen, wie von Binterim Dente. II. 1. S. 57 ff. bezweifelt, ob biefer Brief von hieronymus fei.

<sup>\*\*)</sup> Diesem scheint jedoch die in §. 5 angeführte Stelle aus beffen 18. Somitie über die Apolg. entgegen zu fein.

sei (ad honorem potius sacerdotii quam ad legis necessitatem). Papst Innocenz I. epist. ad Docent. Eugub. (in S. 10) grundet diese Sitte auf den kirchlichen Gebrauch und auf das 8. Kapitel der Apostelges schichte; auch spricht derselbe bloß von einem non licere presbyteris. In ahnlicher Weise außert sich das Conc. Hispal. II. (in S. 10). Da endlich der Priester ein Gehülfe des Bisch ofs ist, dem dieser einen größern oder geringern Theil seiner Gewalt abtreten oder übertragen kann; so steht auch die Ratur der Sache nicht entgegen.

Aber nun entsteht die Frage, ob die Gewalt zu sirmen, die dem Gesagten zusolge auch dem einfachen Priester übertragen werden kann, ein Theil (eine Wirkung) des bisch of lich en Ordo oder ob sie ein Theil der bisch oflichen Inrisdiktion sei; und wer diese Gewalt den Priestern übertragen könne.

Untwort auf den erften Theil diefer Frage. Unstreitig ift bie Gewalt zu firmen ein Theil (eine Birtung) bes bischoflichen Ordo, nicht ber bischoflis den Jurisbiftion : benn fonft mußte ber erwählte und (vom Papfte) bestätigte, aber noch nicht fonfefrirte Bischof feine Didzesanen sofort proprio iure firmen tonnen (er hat ja bie bischöfliche Jurisbiktion); was aber allgemein verneint wird. Es fragt sich baher jest, ob dieser Theil des bischöflichen Ordo bem Priester schon mit bem Ordo presbyterii ertheilt merbe; ober ob berfelbe ein von bem Ordo prosbyterii verschiedener Theil fei. Das Lette tann nicht fein: weil bei ber Uebertragung ber Kirmungegewalt an einen Priefter feine neue besondere Beibe ftatt findet; also nuß bas Erste fein. Jeboch muß man in biesem Kalle mit ben Theologen (wie Perrone nota ad num. 48. de Confirm.) zugleich annehmen, daß die Priefter die Gewalt zu gewiffen Dienstverrichtungen in Beziehung auf ben muftischen Leib Christi gwar in ber Burgel und im Urbeginn burch ben priefterlichen Charafter erhalten, bag aber boch biefe Gewalt Behnfe ihrer gultigen Ausübung von bem,

welcher in ber Rirche eine folche Autorität genieft; vollenbet werben muffe, bag namlich ber Briefter zur Ausübung folder Berrichtungen, die er nicht schon traft bes bloßen priesterlichen Charafters ausüben fann, von einem Golchen beauftragt werben muffe ("per characterem sacerdotalem" — wie Perrone loc. cit. faat — presbyteros obtinere potestatem radicalem, ut vocant, et inchoatam ad quaedam munia obeunda circa corpus Christi mysticum, perficiendam ab eo, qui tali fruitur in Ecclesia auctoritate, a quo scilicet delegationem sacerdotes accipiunt ad ea officia praestanda quae vi solius characteris praestare non possent"). Es erhellet hieraus, bag ber Priester minister Sacramenti Confirmationis delegatus et extraordinarius ist. 3ch sage minister Sacramenti Confirmationis delegatus: weil er bie bei feiner Weibe erhaltene potestas radicalis et inchoata qu firmen, aultig nicht ausüben fann, wenn fie ihm nicht von einem hoher Stehenben burch einen Hebertragungsatt pollendet mirb; et extraordinarius: eben weil ihm biefe vollendete Bewalt nur ubertragen ift - entweder für einen ober für mehrere Kalle. Dagegen befitt ber Bischof die (vollendete) Firmungsgewalt durch seine (bischofs liche) Weihe, und zwar in seiner Didzese fur alle Kalle. Auch tann nicht ihm, fonbern nur bem Priefter bie Gewalt, (quiltig) ju firmen, wieber ent jog en werben. Der Bifchof ist also minister Sacramenti Confirmationis proprius et ordinarius. Und gesetzt auch, ber bloße Priester murde, wie bas bei ben Griechen ber Kall ift, jum minister ordinarius Diefes Saframent bestellt; fo bliebe berfelbe boch immer, wie aus bem eben Gesagten und bem noch gleich zu Sagenden erhellt, minister delegatus; und immer ware baher noch mahr mas bas Conc. Trid. sess. 23. can. 7. de sacram. ord. lehrt: "Daß die Bischofe bie Gewalt zu firmen und zu orbiniren nicht mit ben Prieftern gemein haben."

Untwort auf den zweiten Theil biefer Frage. Auf die Praxis der Griechen gefehen, muß geurtheilt

werden, daß jeder Bisch of schon als solcher die Gewalt zu surmen jedem seiner Jurisdiktion unterworfenen Priester übertragen könne: benn die griechischen Priester üben diese Gewalt aus Auftrag ihrer Bisch de e') seit vielen Jahrhunderten aus; und noch nie ist ihre Firmung von der lateinischen Kirche für ungültig erklärt worden \*\*).

<sup>\*)</sup> Dag die griechischen Priefter die Gewalt ju firmen im Auftrag ihrer Bifcofe ausüben, weifet nach Stattler 6. 487 unter prob. 2. Dem von Stattler Gesagten will ich noch die Worte des Bifchofs Gabriel von Philadelphia (bei Binterim Dentw. I. 1. G. 219-220) beifugen : "Ecclesia orientalis non tantum pontificibus, sed etiam per ipsos presbyteris post sacram baptismatis caeremoniam benigne annuit, atque concedit circa ullam culpam, unctionem chrismatis." Mis Urfache, warum die griechische Rirche das thue, gibt Gabriel an: "Ne quis baptizatorum eiusmodi gratia privetur, si eum contingat, ut sunt humanae res, repentina atque immatura morte ex hac vita migrare." Eben diefes mar es auch ohne 2meifel, mas der Bifchof von Mytilene in Concilio Florentino ben Lateinern auf deren Frage, warum bei ben Griechen die Priefter die Firmung ertheilten, antwortete; von melcher Antwort es in den Aften jenes Kongils blog heißt: "Haec a Latinis obiecta Mytilenensis praesul ex canonibus et legibus .omnia solvit.

<sup>\*\*)</sup> Benn Papft Rikolaus I. die von griechischen, oder richtiger; photianischen, Priestern gestruten Bulgaren von lateinischen Bischöfen wieder zu sirmen befahl (wenn anders dieser Beschl wirklich von Nikolaus ausgegangen ist, was zwar Photius behanptet, was aber durch kein authentisches Dokument bewiesen werden kann); so geschah das ohne Zweisel aus dem Grunde, weil Photius bereits vom Papste erkommunizirt war und daher seine Priester nicht mehr detegiren konnte; zudem auch die Bulgaren sich in kirchlicher Hinsicht dem Römischen Stuhle und nicht dem Patriarchen von Konstantinopel unterworfen hatten. Papst Klemens VIII. benahm zwar im 3. 1595 in einer Instruktion über die Gebräuche der Griechen (bei Brenner Berr. d. Firm. S. 142-3) jenen griechischen Priestern, die in Italien unter lateinischen Bischösen lebten, die Gewalt zu sirmen, und befahl die von solchen Priestern Gestruten unter der Bedingung wieder

Aber wie verhalt es sich in bieser Hinsicht mit den Bisch de fen ber lateinischen Kirche? Gie können weder valide noch lieite die Firmungsgewalt einem einfachen Priesster übertragen: weil diese Uebertragung nicht, wie die Firmung selbst, ein Alt des Ordo, sondern bloß der Insisdiktion über den Bisch dikt in ist; die dießfällige Jurisdiktion aber den Bisch die schon längst entzog en (was ja möglich) und auf das Oberhaupt der Kirche devolvirt ist. Diebei besteht aber, daß das Oberhaupt der Kirche die Waacht, die Firmungsgewalt an einsache Prieser zu übertragen, den Visches wieder zurückgeben könne, entweder bloß für einzelne oder auch für alle Fälle.

Rann benn wie den Priestern so auch den Diatonen die Firmungsgewalt übertragen werden? Diese Frage
haben wirklich Einige, wie Morinus (Dissertat. de sacram. Consirm. cap. 16) und Lufas Holsten (BibliothekPräsett bei Papst Urban X.) bejahend beautwortet; wenigstens haben diese behauptet, es sei den Diatonen in früheren Zeiten hin und wieder gestattet gewesen, das Sakrament der Firmung auszuspenden. Sie haben aber wenige
Unhänger gefunden. Und in der That, ist es auch wohl
wahrscheinlich, daß die Gewalt, ein von Christus eingesettes Sakrament auszuspenden, einem ursprünglich bloß (wie es scheint) zu dkonomischen Zwecken
ge ord neten Kirchen biener übertragen worden sei?

gu firmen, wenn diese Priester nicht von ihren eigenen Bischöfen zur Firmung belegirt worden: eine Berfügung, welche später (1601. 29. März) von einer Kongregation der Kardinile nicht nur anerstant, sondern von neuem als six Norm vorgeschieben wurde (vgl. Binterim a. a. D. S. 221 und Perrone num. 45 und 46 de Constrm.); aber selbst durch diese Berfügung wurde die Gülztigseit der von griechischen Priestern ertheiten Firmung anerkannt. Uebrigens haben die Häpste Leo X., Klemens VII. und Ursban VIII. wiederholt erklärt, das die Griechen wegen ihrer besondern Gebrände nicht behelligt werden sollen, das ihnen vielmehr volle Kreiheit solle gekaffen werden.

Die Stelle Apostelg. 9, 17, worauf sich holsten beruft, beweiset nichts sur ihn, wie aus dem zu Anfang dieses S. Gesagten erhellet. Und was er sonst noch anfährt, wie z. B. eine Stelle aus der epist. Innocentii L. ad Decontium Augub. eap. 6, spricht nur über eine den Priestern und auch den Diakonen zugestandene Gewalt, Besessen und den Diakonen zugestandene Gewalt, Besessen und den seine die Hande aufzulegen — von einer Mittheilung des h. Geistes ist keine Rede. Uebrigens sagen Chrysosko mus und Epiphanius (siehe deren betressende Aeustrungen in S. 5) ausdrücklich, daß der Diakon Philippus (und dasselbe gilt gewiß a potiori von allen solgenden Diakonen) nicht die Gewalt gehabt habe, durch die Handanslegung den h. Geist mitzutheilen, d. h. das Sakrament der Firmung ausgespenden.

Unmertung. Die Theologen pflegen an biefer Stelle Die Frage aufunwerfen, ob ber teterische Bischof wie gultig taufen fo auch gultig firmen tonne; und fle pflegen bann burchgungig biefe Frage ju bejahen. Dffenbar gang mit Recht: ift ja bie Beihe felbft (gum Epistopat) unverlierbar; wie follte alfo die burch biefe Beihe ertheilte Gewalt zu firmen (und auch zu ordiniren - wie wir fpater sehen werben), etwa in Rolge bes Kalles in eine Regerei verloren werben tonnen. ud, um biefen Sching au entfraften, berufen auf bie Braris des chriftlichen Alterthums bei der Aufnahme derer, welche ber Reberei entfagten und fich gur Rirche wendeten: folchen habe die Kirche, wenigstens die occidentalische, immer die Sande auflegen laffen; obwohl es boch bamals Sitte gemefen fei, mit ber Zanfe zugleich bie Rirmung au ertheilen - boch ber beste Beweis, bag bie von Repern ertheilte Kirmung nicht als gultig betrachtet worben fei. Go schreibe Papft Stephan im 3. Jahrhunberte (epist. 74. ad Pompeium): "Wenn Einer von welcher Reperei auch immer zu euch kommt, fo foll keine Reuerung gemacht, fondern wur bas besbachtet werden, mas überliefert

ift : einem folden follen (nur) die Sande gur Bufe aufgelegt werben." Eben fo außeren fich im 4. 5. u. 6. Jahrh. bie Papfte Siricius, Innogeng I., Leo b. Gr. und Gregor b. Gr. Die bieffalligen Meugerungen bes Gis ricius und des Leo find bereits in S. 5 angeführt worben. Innogeng schreibe epist. 2. c. 8: "Die von ben Rovatianern ober Montenfern (gu uns) fommen, follen nur durch die Auflegung der hand aufgenommen werden:" und ep. 18 : "Die in ber harefie getauften Arianer murben burch die Auflegung ber hand unter bem Bilbe ber Bufe aufgenommen." Gregor b. Gr. fchreibe lib. 11. epist. 67: "Aus ber alten Unterweisung ber Bater wiffen wir, baß Die, welche bei einer feterischen Gette in Namen ber Dreis einiakeit getauft werden, bei ihrer Ruckehr zur heiligen Rirche, entweber burch bic Galbung mit bem Chrisma, ober burch die Auflegung ber Sand, ober burch bas bloge Befenntnif bes Glaubens in ben Schoof ber Mutter, ber Rirche, aufgenommen werben. Daher reinigt ber Occident bie Arianer burch bie Auflegung ber hand; burch bie Salbung mit bem h. Chrisma bagegen ber Drient, bei ihrem Eintritt in die heilige fatholische Rirche. Die Monophysis ten aber und Andere werden burch bas bloße Befenntniß (bes Glaubens) aufgenommen: weil bie h. Zaufe, welde fie bei ben Baretifern erlangt haben, bann in ihnen bie Rraft ber Reinigung erhalt : wenn entweder iene durch bie Auflegung ber Sand ben h. Geist empfangen ober biese wegen bes Bekenntniffes bes mahren Glaubens ber heiligen Rirche einverleibt werben." . . . Allein erftlich fteht noch febr bahin, ob bie, welche von Regern netauft murben, immer auch von benfelben bie Firmung empfangen haben: manche Gefte hatte gewiß entweder feine ober boch teine rechtmäßig geweihten Bischofe; Die von einer folchen Sette famen , mußten alfo nothwendig , bei ihrem Gintritt in bie Rirche, gefirmt werden \*). Dann auch ift zu bemerten,

<sup>\*)</sup> Bielleicht verwarf auch die eine ober andere Gette bas Gatrament

daß die handauflegung, die solchen haretikern bei ihrem Eintritt in die Rirche ertheilt wurde, nicht nothwendig immer tonfirmatorisch gewesen sein muß, daß sie viels mehr in vielen Kallen auch gang wohl bloß refonzilias torifch gewesen fein tann. Und bag fie bas wirklich in vielen Källen gewesen sei, erhellet unter andern aus den vorbin angeführten Meußerungen ber Bapfte Stephan (epist. 74. ad Pompei.) und Innozenz (epist. 18). einer bloß refonziliatorischen Sandauslegung spricht auch ber h. Augustinus, wenn er lib. 3. cont. liter. Petil. lehrt, bie Saretiter mußten burch bie Auflegung ber Sand in die Rirche aufgenommen werden; und wenn er lib. 3. de baptismo cont. donatistas cap. 16 (unmittelbar nach ben in S. 5 angeführten Worten) fagt : "Manus autem impositio non sicut baptismus repeti non potest. Quid est enim aliud nisi oratio super hominem?" sowie lib. 5. cap. 23: ... Manus autem impositio si non adhiberetur ab haeresi venienti, tanguam extra omnem culpam esse iudi-Denn beständig unterscheibet berfelbe im Streite caretur." mit ben Donatisten bas Saframent von ber Wirfung bes Saframentes, namlich von ber baburch ertheilten Gnade; er behauptet, bie Saframente wurden, in ber rechten Beife verwaltet, auch außer ber Rirche gultig ertheilt, aber ihre Wirfung (bie Gnade) brachten fie bei bem Empfanger erft bei beffen Befehrung gur Rirche hervor. Lib. 2. cont. liter. Petil. cap. 104 fagt Augustinus ausbrucklich: ...In hoc unquento sacramentum chrismatis (morunter er, wie Perrone in ber Note zu num. 17. de Confirm. richtig bemerkt, von ber konfirmatorischen

ber Firmung ganz; wie das Einige von den Novatianern glauben (vgl. §. 8. Anmerk.). In diesem Falle wäre unter der Handaufetegung, welche das Conc. Nicaen. 1. van. 8 den Novatianern bei ihrer Rückfehr zur Kirche zu ertheilen befahl, allerdings die Firmung zu verstehen. Doch kann diese Handaussegung auch bloß rekonziliatorisch gewesen sein.

han bauflegung fpricht) vultis interpretari : quod cuidem in genere visibilium signaculorum sacrosanctum est sicut ipse baptismus; sed potest esse et in hominibus pessimis . . . Discerne ergo visibile sanctum sacramentum, quod esse et in bonis et in malis potest, illis ad praemium, istis ad iudicium, ab invisibili unctione charitatis, quae proprie bonorum est." Man febe auch bie in S. 5 angeführte Stelle aus lib. 3. de bapt. cap. 16, welcher biefelbe Endlich sprechen offenbar von Unficht zu Grunde lieat. einer bloß retongiliatorischen Sandauflegung Bischof Epprian epist. 71. ad Quintum und Vapst Biailins epist. 2. num. 3. ad Eutherium, wenn fie fagen, bag auch ble abtrunnigen Ratholiken bei ihrer Ruckehr zur Rirche burch bie Sandauflegung wieber aufzunehmen feien : benn zu jener Zeit pflegte in ber tatholischen Rirche mit ber Taufe zugleich auch bie Firmung ertheilt zu werden, welche Kirmung aber nach S. 9 für unverliers bar und also auch fur unwiederholbar gehalten murbe; und zubem fagt ja auch Bigilius am a. D. (bei Sarbouin Conc. tom. 2. pag. 1431) ausbrucklich: "Quorum tamen reconciliatio non per illam impositionem manus, quae per invocationem sancti spiritus fit, operatur; sed per illam, qua poenitentiae fructus acquiritur, et sanctae communionis restitutio perficitur." Uebrigens flebete ber Bis schof auch fur die Saretiter, welche bereits die Firmung erhalten hatten, bei ihrer Aufnahme in die Rirche, um die Gnabe bes h. Beiftes: weil man, wie aus bes Papftes Leo I. epist. ad Rusticum episc. Narbonn. und bes h. Auanft in lib. 3. de bapt. cap. 16 (flehe beibe Stellen in S. 5) erhellet, bes Glaubens mar, bag biefelbe in ber Saresie auch ben unschuldig Irrenden nicht ertheilt wurde \*). Es kann also die wohlbegrundete Lehre der Theologen von der

<sup>\*) 2891.</sup> Petri Coustant dissertatio, Quae vera Stephani circa receptionem haeroticorum sententia explicatur cap. 5 (Epistol. rom. pontif. p. 238—246).

Gultigkeit ber durch einen keterischen Bischof ertheilten Firmung durch das, was als dagegen sprechend angesührt wird, nicht umgestoßen werden; wobei dann doch noch zusgegeben werden kann (Cfr. Liebermann tom. 4. p. 299.—300), daß einzelne Bischofe darüber allerdings im Irrsthume gewesen sein mögen.

S. 16. Jeber Getaufte, aber auch nur ber Setaufte, ift geeigneter Empfänger bes Saframents ber Firmung.

Dag nur ber Getaufte geeigneter Empfanger bes Saframents ber Firmung fei, erhellet: 1) Aus ber h. Schrift, besonders aus Apostelg. 8 u. 19; wornach nur ben bereits Getauften bie Sand, Behufs ber Mittheis lung bes h. Geistes, aufgelegt wurde. 3mar tam ber h. Beift nach Apostela. 10, 44, 47 über Rornelius und fein Saus ichon bevor fie getauft maren; allein was in biefer erften Zeit außerorbentlicher Beife geschah, barf nicht als Norm fur bie Volgezeit angesehen werben; auch wirfte ber h. Geift in biefen Erftling 6= glaubigen aus ben Beiben wohl gunachst nur bie Gabe in fremben Sprachen zu reben. allen bisher angeführten Traditionszeugnis fen und überhaupt aus ber immermahrenben Praris ber Rirche als ber besten Auslegerin ber h. Schrift: immer murbe nur ben Betauften bas Saframent ber Kirmung gespendet. 3) Ans ber Ratur Diefes Saframente, welches ja eben begwegen Befestigung und Bollenbung genaunt wird, weil es ben Christen (ben Getauften) im Glauben und im Rampfe fur ben Glauben befestigen (bestärken) und so ibn zum vollkommenen Chriften machen foll. - Das aber auch jeber Getaufte Dieses Saframents geeigneter Empfanger fei, erhellet somohl aus ber Rebe Detri am Pfingftfefte, wornach ber h. Geift allen Glaubigen verheißen ift und also auch über fle alle (burch die Handauflegung des Bischofs) ausgegossen werden foll; als auch aus ber immermahrenben

Praris der Rirche, welche von jeber Allen, bie fle taufte, biefes Gaframent ertheilte; mithin mußte fie ja auch glauben, baf fie alle es empfangen tonnten. Daß felbit bie unmundigen Rinder bie Kirmung empfangen tonnen, lehrt ebenfalls bie Draris ber alten Kirche, welche Diesen Kindern mit der Taufe sofort auch eben die Kirmung zu ertheilen pflegte: mas in ber griechischen Kirche noch Auch ist es gar nicht widersprechend, daß ient üblich ift. Bott feinen b. Beift in Die Bergen Diefer Rinder fendet, bamit berselbe ihnen mit ber Zeit, wenn sie es bedurfen, alle zum Rampfe fur bie Sache Jesu erforberliche Gnabe verleihe. Aber mahr ist auch, daß, weil die unmundigen Rinder, einer argen Welt gegenüber, ihren Glauben noch nicht in Wort und That bekennen, und überhaupt noch in teiner Beise fur bie Gache Jesu thatig fein tonnen, baß ba bie Rirche nicht unrecht hat, wenn fie, wie bas jett ber Kall ist\*), beuselben bas Saframent ber Kirmung erst bann ertheilt, wenn fie biefen Rampf eingehen und fampfen tonnen. Bal. ben Catech. Rom. qu. 14. de Confirm. Es leuchs tet ein, bag biefes Saframent, weil es ben Chriften, burch Mittheilung bes h. Beiftes, vollenben foll, wurdig nur im Stande ber Gnabe fann empfangen werden \*\*). Gultig tann es von allen Setauften, auch von Gundern und Saretifern (voris gen S.) empfangen werben; aber die Bnabe beffelben (bie In a be bes h. Geiftes) wird ben einen wie ben anbern erft bei ihrer Betehrung (von ber Gunbe ober ber Reterei) ju Theil. Bgl. ben h. Augustin lib. 3. de bapt.

<sup>\*)</sup> Doch nur in der la teinischen Kirche; in der griechischen herrscht noch die alte Sitte, die Kinder gleich nach der Taufe auch zu firmen.

<sup>\*\*)</sup> Deswegen besiehlt die Kirche denen, welche mit einer Sunde ihr Gewissen besteckt haben, dasselbe vor dem Eupsfang diesel Sakraments durch eine reumuthige Beichte zu reinigen. Auch follen die Firmslinge nüchtern sein; ja selbst der sirmende Bischof. De consecr. dist. 5. c. 6 et 7. Bgl. Catech Rom. qu. 15. de Coullem.

und ben' h. Papst Leo ben Großen epist. ad Rusticum episc. Narbonensem (beide in S. 5).

## s. 17. Ueber die Rothwendigkeit Dieses Sakramente.

Un und fur fich tann bie Kirmung fein abfolut nothwendiges Mittel sum Beile fein: weil ber Menfch ichon burch bie Taufe bas Seil, b. h. Gottes Onabe und Freundschaft sowie Unspruch auf bas ewige Leben erhalt (Mark. 6. 16.) und weil ihm baffelbe auch burch ben Genuß bes Fleisches und Blutes Chrifti bewahrt Auch bie h. Bater halten die Rirs wird (30h. 6, 54). mung fur fein absolut nothwendiges Mittel gur Seligfeit. Dan febe bie bieber gehorigen Meukerungen bes h. Sieronnmus adv. Lucifer. cap. 4., bes Concilii Eliberit. can. 77. (beibe in §. 5) und bes h. Encherius (ober Silarius) homil, in pentec. (S. 9). Die Constitutiones apostol. wollen awar lib. 7. cap. 45. den, der bloß die Taufe empfangen, wie einen Juden, der bloß ben Schmut bes Leibes, und nicht ber Seele abgelegt, angesehen miffen; aber lib. 7. cap. 33. heißt es doch , wenn weder Del noch Salbung zu Gebote stehe, so reiche auch bas Waffer (bie Taufe) hin zur Salbung, jum Siegel ber Bertrage u. f. m. Derfelben Unficht ist endlich auch die katholische Kirche selbst, indem sie schon feit vielen Sahrhunderten her nicht mehr ben unmundigen Rinbern gleich nach ber Taufe auch bie Firmung ertheilt, fondern bei ihnen die Jahre des Bernunftaebrauchs abwartet, ohne an ber emigen Befeligung berjenigen, bie por biefer Beit sterben, ju zweifeln. Aber mahr ift und bleibt hierbei, baß berjenige, welcher biefes Saframent, wenn er jum Bernunftgebrauche gelangt, nicht empfangt, eines fehr wichtigen Gnabenmittels fur Die allfeitige Erfullung feiner Pflichten entbehrt, und gleichsam als ein halber Christ bafteht, welcher feinen Blid bloß auf fich gerichtet halt, und um die Beforderung der Sache Jesu unter feinen Dit= mensch en fich-nicht befummern will. Bal. S. 9. Ja nach Cyrillus hierof. catech. mystag. 3. werben wir mit

Recht erft nach ber Chrismation (Kirmung) Christen genannt. "Durch bie Gabe bes h. Chrisma," - fagt berfelbe - "bie ihr (in ber Kirmung) empfangen habt, werdet ihr mit Recht Christen genannt, indem ihr (erft baburch) jene Beneumung erwahret, die ihr in ber (geiftlichen) Wiebergeburt (in ber Taufe) erhieltet. Denn bevor euch biese Gnade gegeben worden, waret ihr dieses Namens (Christen) eigentlich nicht wurdig, sonbern iubem ihr baburch auf bem Wege bes Beiles vorwarts ginget, seib ihr fo weit fortgeschritten, baf ihr Christen geworben feib." Ein Concilium Aurelianense bei Gratian (can. 6. distinct. 5. de consecrat.) fagt fogar, ohne bie Kirmung burch ben Bischof werde nie Einer ein Christ\*) fein. Und wirklich tonnte Giner auch nicht fur einen mabren Chriften gehalten werben, wenn er biefes Gaframent, falls er es empfangen tonnte, aus Rachlaffigfeit nicht empfinge, ober gar aus Berachtung gegen baffelbe nicht empfangen wollte. Und fo tann man in Wahrheit behaupten, bag ber Empfang bes Gaframente ber Kirmung fur einen Jeben, bem berfelbe moglich ist und welcher auch die Wichtigkeit dieses Saframents erfennt, jur Geligfeit absolut nothwendig fei.

S. 18. Erklärung bes Sakraments ber Firmung. Berfchiedene Benennungen beffelben.

Die Firmung ist bem Bisherigen zufolge ein Saframent bes R. B., wodurch, mittelst der Handaustegung des Bischofs unter Gebet, den Getauften der h. Geist (und durch den h. Geist die Gnade) mitgetheilt wird zur Startung im christlichen Glauben, nämlich zum unerschrockenen Bekenntnisse desselben und zum treuen Kampfe für denselben. Auf ähnliche Weise erklart dieses Saframent der Catech. Rom.

<sup>\*)</sup> Dog Theophilus Mutioch. lib 1. ad Autol. cap. 12. ben Mamen Chrift von ber Chrismation ablettet, ift icon oben (in § 10) porcetommen.

qu. Q. de Consirm. und um auch einen von ben neuern Theosogen zu nennen, Engelb. Klupfel, institut. theologiae dogm. tom. 2. pag. 326—327 (nach ber Ausgabe von Ziegler).

Die Benennung Kirmung für biefes Saframent, finbet sich schon bei Ambrosins lib. de initiandis cap. 7., bei Augustinus lib. 2. cont. epist. Petil. cap. 104., bei Leo b. Gr. epist. 129. cap. 7. (in S. 5) und in bem 2. Ranon bes Conc. Araus. I. (S. 10). And Beda Benes rabilie (geft. 735) in psalm. 26. erhellet, bag biefe Benennung im 8. Jahrhunderte gang gewöhnlich mar. ist übrigens ohne Zweifel entnommen aus II Ror. 1, 21, 22: "Confirmat nos vobiscum in Christo, qui dedit pignus spiritus in cordibus nostris." Andere Benemmingen ber 2 &ter bafur find, Siegel, Befiegelung, Bollenbung, Sandauflegung, Chrismation: ben Grund biefer Benennungen hat die bisherige Abhandlung aufgebedt. Bal. Dobmaner tom. 7. S. 267 und Verrone vol. 6. num. 64. de Confirmatione.

ĸ.

## Ueber Verbrechen (crimen) als Chehindernis.

Vom Domkapitular Dr. München in Köln-

S. 1. Das Verbrechen (orimen) als Ehehinderniß umfaßt ganz verschiedenartige und zusammengesette Thatsachen, die hier vorläusig schon augegeben werden mussen, um bei der Untersuchung immer den Fragepunkt vor Augen zu haben. Es ist in vier Fällen gegeben: 1) durch Ehebruch mit dem Versprechen der kunftigen She oder 2) mit der faktischen ehelichen Verbindung bei Ledzeiten eines Gatten, 3) durch Ehebruch in Verwöge mit Gatteumord und 4) durch Gattenmord allein vermöge Conspiration beider Theile. Die Grundlage sind die beiden Verbrechen: Ehebruch und

Gattenmord. Anßer der Beweissschurung aus den Quellen, unter welchen Boraussetzungen und Modifikationen beide das Ehehinderniß ausmachen, ist die Rachweise, wie sich diese Lehre in dieser Zusammensetzung gebildet hat, Forderung des wissenschaftlichen Interesses, und vermittelt sehr die bessere Einsicht in das geltende Recht. Dies macht dann die Abtheilung der Geschichte dieser Lehre von ihrem Bortrageselbst nothwendig. Das Hauptelement aber ist hierbei das rom. Recht in seinen Bestimmungen über Bestrafung des Chebruches mit den Beimischungen von spätern germanischen und firchlichen Borschriften.

### I. Abichnitt.

- 1. Ueber Bestrafung bes Chebruches . a. nach rom. Rechte.
- S. 2. Ueber den Thatbestand ist hier zuvörderst zu bes merken, daß das Berbrechen nach röm. Rechte nur von und mit einem Cheweibe begangen wird 1). Der verheirathete Mann beging mit einer Unverheiratheten nicht Chebruch. Eine verurtheilte Chebrecherin nun durste Niemand, indsbesondere nicht der Mitschuldige selbst, zum Weibe nehmen. Beide Fälle sind inzwischen, was das hier einschlägige Chesrechtliche angeht, verschieden.

Wer eine wegen Chebruches Verurth eilte heirathet, lauft nach der Julischen Ler gegen den Ehebruch (lex Iulia de adulteriis coercendis) Gefahr, die Strafe der Ruppelei (lenocinii) zu erleiden?). Der namlichen Gefahr sett sich derjenige aus, welcher eine wegen Ehebruches in Antlagestand Versetze beirathet. Denn "Reas adulterii"

Fr. 34. §. 1. D. de adult. (48. 5.): "Adulterium in supta admittitur, stuprum in vidua, vel virgine." Fr. 101. pr. D. de v. s. (50. 16.).

Fr. 29. §. 1. D. ad Leg. Iul. de adult. coercend. (48. 5.):
 "ait lex: adulterii damnatam si quis duxerit uxorem, ex lege teneri."

heißt es hieriber 3), uxorem duxi, eam damnatam mox repudiavi. Quaero, an caussam dissidii praestitisse videar? Respondit: cum per legem Iuliam huiusmodi uxorem retinere prohibearis, non videri, causam te dissidii praestitisse, palam est: quare ita ius tractabitur, quasi culpa mulieris facto divortio." Die mit einer Angeflagten eingegangene Ehe ist also nicht an sich ungultig, sondern gultig, und zwar so, bag fie nur burch eine formliche Cheauffunbigung aufgelofet werben fann; ber Mann fann fie jedoch nicht bloß ungestraft, fondern er muß sie nach erfolgter Berurtheilung unter Gefahr ber gefetmäßigen Beftrafung auffundigen: bas genommene Weib barf er nach ber Berurtheilung nicht behalten, die Scheidungsangelegenheit wird aber behandelt, als ware sie durch des Weibes Schuld verurfacht worden, wie in jedem andern Scheidungsfalle aus einem gesetlich hinreichenden Grunde. Wie also ber Dann Die Angeflagte nach ihrer Berurtheilung nicht behalten barf. so darf er eine Berurtheilte nicht heirathen ohne Gefahr ber Bestrafung. Die Folge diefer handlungen ist die ges sesliche Strafe, und der Grund hiervon ift, weil das Behalten und das Heirathen als Ruppelei angesehen wird. Diese nun kann nicht als begangen gelten und gestraft werben, wenn der Mann von der Berurtheilung feine Renntniß hatte, wie Alexander fagt 4): "Qui autem adulterii damnatam, si quocunque modo poenam capitalem evaserit, sciens duxerit uxorem, eadem lege ex causa lenocinii punietur." Bon ber eingegangenen Berbindung felbft ist nichts ausgesagt; sie bleibt baher, weil ber Untundige nicht verfolgt werben fann, unangefochten, wenn er fie fich gefallen lagt. Gelbst aber wer mit Wiffen eine folche

Fr. 11. §. 13. D. eod. Fr. 26. D. de R. N. (23. 2.): "Reas adulterii factas nec ante damnationem vivente marito uxores duci posse."

Const. 9. C. ad leg. Iul. de adult. (9. 9.). Cfr. const. 17. C. eod. Fr. 37. §. 1. D. de minor. (4. 4.).

Berbindung eingeht, kann der Bestrafung, die in fünf Jahren verjährt 5), entgehen, und so bleibt auch seine She, weil das Geset nichts darüber erklärt hat, bestehen. — In den spätern Gesen geschieht von der Berbindung einer wegen Shedbruches Berurtheilten mit einem Richtmitschuldigen gar keine Erwähnung mehr.

S. 3. Anders dagegen verhalt es sich dann, wenn sich der mitschuldige Chebrecher selbst mit der Berurtheilten verband. Hierüber heißt es 6): "Maevius in adulterio Semproviae damnatus, eandem Semproniam non damnatam duxit uxorem, qui moriens haeredem eam reliquit: quaero, an iustum matrimonium suerit et an mulier ad haereditatem admittatur? Respondi, neque tale matrimonium stare, neque haereditatis lucrum ad mulierem pertinere, sed quod relictum est, ad siscum pervenire. Sed etsi talis mulier virum haeredem instituerit, et ad eo, quasi ad indigno, haereditatem auserri dicamus." Diese sind nicht allein der Strase des Gesets unterworsen, sondern ihre E h e ist auch als ungaltig erklart und bleibt es, ob nun der eine Theil um die Berurtheilung wußte und ob sie der Strase entgingen, oder nicht.

Beibes trat jedoch nach dem altern Rechte nur dam ein, wenn eine Berurth eilung ergangen war, sonst nicht, mochten sie auch wirklich schuldig und verdächtig 7), aber entweder nicht verfolgt, oder durch ein ungerechtes Urtheil frei gesprochen worden sein. Theodosius, Arkadius und Honorius machten (393) nur in dem Kalle eine

<sup>5)</sup> Fr. 29. S. 5. 6. D. ad leg. Iul. (48. 5.).

<sup>6)</sup> Fr. 13. D. de his, quae ut indig. (34. 9.).

<sup>7)</sup> Fr. 11. §. 11. D. ad leg. Iul. de adul. (48. 5.): "Licet ei mulier, qui in suspicionem adulterii incidit, nupsisse dicatur, non ante accusari poterit, quam adulter fuerit convictus; alioquin ad hoc vel maxime viri confugient, velentes bene concordatum sequens matrimonium dirimere, ut dicant, cum adultero mulierem nuptias contraxisse."

Angaben, oder die Unmöglichkeit des Berbrechens, weil sie unahe verwandt seien, behaupteten, sich dessen ungesachtet aber nachher vereholichten: dann sollten sie nämlich als des Berbrechens überwiesen behandelt und bestraft werden. Hier wird die Freisprechung der bei den Richtern geletend gemachten individuellen Ansicht von der Unwahrscheinslichkeit der Thatsache zugeschrieden; sie konnte aber auch aus Amtsuntreue der Richter (per proditionem iudicum) ersfolgen und war außerdem von dem Benehmen des Ankläsgers, wie von den Aussagen der Zeugen sehr abhängig. Justinian umfaste alle diese Fälle und erklärte (541) die einmal des Berbrechens Angeklagten 9), wem sie nach

<sup>8)</sup> Const. 34, C. eod. "Si qui adulterii fuerint accusati, et obtentu proximitatis intentata depulerint, per commemorationem necessitudinis crimini fidem derogando, dum existimatur, non deberi credi, quod allegatur, vel non potuisse committi: hi, si postmodum in nuptias suas consortiumque convenerint, facinus illud, que fuerint accusati, manifesta fide atque indiciis evidentibus publicabunt. Unde si qui eiusmedi reperti fuerint, iussimus in eosdem severissime vindicari, et velut convictum facinus confessumque puniri."

<sup>9)</sup> Nov. 134. cap. 12: "Si quis vero accusatus de adulterio, per proditionem iudicum aut alio quolibet modo a legibus poenas effugerit et post hoc inveniatur cum muliere, de qua accusatus est, turpiter conversatus, aut in matrimenium accipere eam, et hoc fiat vivente marito aut post eius mortem, neque matrimonium valere iubemus, sed eum, qui hoc delinquere praesumserit, et si prius profugerit, attamen licentiam damus omni iudici et comprehendere eum, et post tormenta ultimis suppliciis sublicere, nulla alia excusatione aut probatione facienda: et mulierem castigatam et detrusam, monasterio immitti iubemus et ibi manere in omae tempus propriae vitae: utriusque vero substantiam secundum praedictum ordinem dividi periculo, sicut praediximus, tam comitis privatarum, quam iudicis loci."

ber Freisprechung eine Che mit einander versuchten, als ber Strafe verfallen und ihre Berbindung als ungultig.

S. 4. Nicht nur, wer wegen Chebruches verurtheilt, sondern auch wer deswegen gerichtlich angeklagt worden ist, kann also mit dem Mitschuldigen nie eine gultige She eins gehen. Und das ist als Strafe eine Folge des Verbrechens, und zwar als unmittelbare und selbstständige, und nicht, wie es scheinen könnte, als mittelbare Strafe und als Folge der Hauptstrafe, womit das Verbrechen nach rom. Rechte verspont ist.

Die Strafe ber Julischen Lex war namlich, außer jener an dem Bermögen, bis 339 bie Deportation so zugleich, daß beide Schuldige auf verschiedene Juseln kamen 10). Die Deportation führte nun zwar den Berlust der Civität und mit ihr im Civil-Rechte den Berlust des Eherechtes (ius connubii) und des Bermögens durch Consistation mit sich 11); allein die Gesetzesstellen bringen das Berbot der Che nicht mit dieser Strafe, sondern mit dem Urtheilsspruch ein Berbindung, auch ist es da wirksam, wo nicht einmal ein solcher Spruch gefällt und noch weniger die Strafe verhängt worden ist, sondern nur eine Anklage Statt fand. Statt der Deportation ferner bestimmten (339) Constantins und Constans, Constantin's Sohne, die Strafe des Batermordes durch Einnähen in einen Sack und Bersenken

<sup>10)</sup> Paul. sent. II. tit. 26» §. 14: "Adulterii convictas mulieres dimidia parte dotis et tertia parte bonorum, ac relegatione, in insulam placuit coerceri. Adulteris vero viris, pari in insulam relegatione, dimidiam bonorum partem auferri, dummodo in diversas iusulas relegentur." Cfr. Fr. 11. pr. D. ad leg. Iul. de adult.

<sup>11)</sup> Fr. 17. §. 1. D. de poenis. (48. 19): "Item quidam ἀπόλιθες sunt, hoc est, sine civitate: ut sunt in opus publicum perpetuo dati, et in insulam deportati, ut ea quidem, quae suris civilis sunt, non habeant, quae vero iuris gentium sunt, habeant. Cfr. Fr. 6. pr. D. de interdictis (48. 22.); Fr. 1. pr. D. de bonis damnat. (48. 20.).

ind Meer ober lebend Berbrennen 12), was Justinian in Tobtung burch bas Schwert fur ben Mann und in lebenslängliche Ginsperrung in ein Rloster fur bas Weib umanderte 13): und boch blieb das Berbot ber Che fur Alle, welche diesen Stras fen entaingen. Der Wege hierzu gab es verschiedene. erst, um der Klucht (si prius prosugerit. S. 3. Not. 9.) nicht naher zu erwähnen, burch Schuld ber Richter (per proditionem iudicum), wenn sie auch bie Berurtheilung ausfprachen. Schon bei einer andern Gelegenheit 14) haben wir erfahren, wie fich die Richter bei Abfaffung des Urtheiles über das Geset erhoben und es umaingen. So konnte es benn kommen, daß der Angeschuldigte zwar verurtheilt, boch aber nicht ber gesetzlichen Strafe unterworfen wurde; bei der Deportation insbesondere mar dies noch eher möglich, weil sie in den Provinzen nicht von dem Richter selbst, sonbern auf beffen Bericht nur vom Princeps erkannt werden tonnte 16). Die verhangte Strafe ferner konnte auch erlass fen werden 16), entweder in Folge eines einzelnen Gnaden= aftes 17) ober einer allgemeinen Begnadigung 18). Die nicht zu der hauptstrafe Berurtheilten aber blieben, wie die Beanadigten, auch wenn ihnen alle verlorene Rechte restituirt waren, wegen Chebruches Berurtheilte und bem Cheverbote unterworfen (si... per proditionem judicum aut alio quoli-. bet modo a legibus poenas effugerit. S. 3. Not. 9.).

Const. 4. C. Th. quorum appell. non recipit. (11. 36.). Cfr. Paul. sent. V. tit. 24.

<sup>13) §. 4.</sup> I. de publ. iudic. (4. 18); const. 30. §. 1. C. de adult. (9. 9.), coll. Godofr. ad const. 4. cit. C. Th. Nov. 134. cap. 10 et 12.

<sup>14)</sup> Abhandl. über Entführung. g. 19. in diefer Zeitschr. R. F. II. 2. S.

<sup>15)</sup> Fr. 6. §. 1. D. de interdictis (48. 22e); fr. 2. §. 1. D. de poenis (48. 19.).

<sup>16)</sup> Const. 12. C. de adult. "Etsi crimine adulterii damnatus restitutus non esset."

<sup>17)</sup> Const. 1. C. de sent, poss. et restit. (9, 51.).

<sup>18)</sup> Const. 7. C. eod.

S. 5. Fragen wir nach der Absicht bei den Strafbestimmungen der Julischen Ler, so zeigt uns die bestrafte Handlung selbst darauf hin, daß diese keine andere sein konnte, als der Schutz der bestehenden Ehen. Darauf deusten auch die Worte hin 19): "Lex Iulia de adulteriis coercendis, quae . . . temeratores alienarum nuptiarum gladio punit," und wird von Tryphonius 20) ausdrücklich gelehrt, indem er sagt: "Lege Iulia de adulteriis coercendis ad tuenda matrimonia . . placuit." Diese Absicht hat auch unser Ehrverbot mit jenen Bestimmungen gemein; allein aus ihr läßt es sich nicht als gehörig begründet erkennen ohne die Annahme, daß man voraussetze, die Aussicht auf eine künstige Ehe nach Aussosiung der bestehenden veranlasse oder begünstige das Berbrechen.

#### b. Germanisches Recht.

S. 6. Bei ben Germanen kam, wie uns Tacitus 21) berichtet, dieses Berbrechen außerst selten vor. Die Bestrafung war den Eltern und dem beseidigten Manne überlassen. Die Schuldige wurde ihres besiedtesten Schmuckes, der Haare, beraubt, entfleidet vor den Berwandten von dem Manne aus dem Hause gejagt und durch das ganze Dorf gepeischt. Die mit dem Berbrechen auf ihr lastende Schmach bewirfte bei der öffentlichen Sittlichkeit von selbst, daß von der Ehe zwischen ihr und einem Andern oder mit dem Mitschuldigen nicht Nede sein konnte: nicht Schönheit, nicht Alter, nicht Reichthum wurden ihr einen Mann gewonnen haben.

<sup>19) §. 4.</sup> I. de publ. iud (4. 18.).

<sup>20)</sup> Fr. 42. D. ad leg. Iul. de adult. (48. 5.).

<sup>21)</sup> Tac. germ. 19: "Paucissima in tam numerosa gente adulteria: quorum poena parentibus et maritis permissa. Accisis crinibus, nudatam, coram propinquis, expellit domo maritus, ac per omnem vicum verbere agit: non forma, non aetate, non opibus maritum invenerit. Nemo enim illic vitia ridet."

Die hier bezeugte Geltenheit bes Berbrechens erklart es, warum in ben Rechten ber Stamme, welche mit ben Romern weniger in Berührung famen, 1) ber Angeln und Weriner, 2) ber Sachsen und 3) ber Frisen taum Melbung bavon geschieht. Im Rechte ber Lettern beziehen fich zwei Stellen barauf. Rach ber einen 22) wird, mas jedoch nicht naher hierhin gehort, ber Chebrecher wie ber gewaltsame Rauber, ber Brandstifter und ber Tempelrauber, ungestraft auf frischer That getobtet; ber Infalt ber andern ift iu fofern hier einschlägig, als die verponte handlung bas Bers brechen unmittelbar in einer ehelichen Berbindung bezweckt und nach fich zieht. Wer namlich bas Weib eines Freien auf ungesetliche Weise nahm, mußte es jurudgeben, die breifache Composition von dem Todtschlage eines Freien und außerdem fein Bahrgeld wegen Friedebruches an den Ronig entrichten 23).

Ganz gleichartige Bestimmungen enthalten die meisten Rechte der übrigen Stämme, nämlich 1) das ripuarische <sup>24</sup>), 2) das allemannische <sup>25</sup>), 3) das salische <sup>26</sup>) und 4) das baierische Recht <sup>27</sup>), da das burgundische, wie das longobars dische, die Todesstrafe bestimmt <sup>28</sup>) und das westgothische die Schuldigen dem beleidigten Manne zur freien Verfügung zuspricht<sup>29</sup>).—Hier Einschlägiges verfügt nur das westgothische

<sup>22)</sup> Lex Frision. tit. 5. cap. 1.

<sup>23)</sup> Addit, sapient, tit. 3. cap. 76. coll. Leg. Frision. tit. 1. cap. 6. tit. 15. Bei Töbtung eines Menschen wurden nur 30 Gol. als Friedebruch an den König entrichtet (tit. 16. cap. 1.), da das Wahrgeld eines Adeligen 220, eines Freien 110 Gol. betrug.

<sup>24)</sup> Lex Ripuar. tit. 35. cap. 1.

<sup>25)</sup> Lex Alemann. tit. 51.

<sup>26)</sup> Lex Salic. tit. 16. cap. 1.

<sup>27)</sup> Lex Baiuv. tit. 7. cap. 1. 2. Edict. Rother. cap. 212. 213. Leg. Luitpr. cap. 130.

<sup>28)</sup> Lex Burgund. tit. 52.

<sup>29)</sup> Lex Wisigoth, lib. 3. tit. 4. cap. 1. 3, 12. - Theoderiche Ctift

Recht darin, daß es dem Manne die Verstößung des Weibes nur wegen Chebruches erlaubt und verfügt, daß Niemand die Ver st oßene heirathen darf 30). Dies ist eine alte westgothissche Bestimmung (antiqua), die mit der Nachricht von Tacitus übereinstimmt, so, daß die Annahme nicht zu gewagt scheint, bei den Germanen habe das Verbrechen die Verstößung zur Folge gehabt und die so Verstößene habe Niemand zur Ehe nehmen dursen. Uebrigens sprechen alle diese Nechte nur von Chebruch auf Seite des Weibes und von der Kränkung des Mannes, mit Ausnahme des westgothischen, das auch auf die Kränkung des Cheweibes, jedoch nicht in sofern sie von dem Manne ausginge, sondern von dem Weibe, das sich mit dem Manne einließ, Rücksicht nimmt und der Gestränkten die des Chebruches Schuldige zuspricht 31).

## c. Rirchliche Borfchriften vor Gratian.

S. 7. Unter ben firchlichen Borschriften ist der 72. elvirische Kanon die alteste, welche unsere Frage betrisst. Ohne eine Spur von Beruckschtigung des rom. Nechtes des stimmt er: "Si qua vidua suerit moechata et eundem posten habuerit maritum, post quinquennii tempus, acta legitima poenitentia, placuit eam comnunioni reconciliari: si alium duxerit, relicto illo, nec in sine dandam esse communionem; vel si suerit ille sidelis, quem accepit, communionem non recipiat, nisi post decem annos, acta legitima poenitentia, nisi insirmitas coegerit velocius dare communionem."

Der Ranon bespricht ben Fall, wo eine Wittwe Chesbruch begangen (moechata). Diesen konnte sie als Wittwe nicht ihrem Manne gegenüber und durch Berletzung der Ehe mit ihm begangen haben, weil diese nicht mehr

für die Oftgothen enthalt nur rom. Recht und cap. 38. Die Ansbruhung der Todesstrafe für die Ehebrecherin.

<sup>30)</sup> Eod, lib. tit. 6 cap. 1, 2.

<sup>31)</sup> Eod. lib. tit. 4. cap. 9. — Unter ben Merovingern und Karolius gern tommen teine einschlägige Bestimmungen por.

bestand; sondern nur mit einem noch verehelichten Manne. Hier zeigt sich schon eine bedsutende Abweichung vom rom. Rechte darin, daß auch eine Ledige mit einem verheiratheten Manne Ehebruch beging. Der 14. Kanon hatte das Rämliche von Mädch en ausgesagt, die sich mit einem Ehemanne versündigt hatten 32).

Verband fich eine solche Wittwe mit dem Mitschuldigen spater (postea), namlich nach bem Tobe seines Weibes. ehelich (eundem habuerit maritum); so sollte ihre Ehe unangefochten bleiben, boch muftte fie 5 Jahre buffen. war die Bestrafung des von ihr begangenen einfachen Chebruches, welcher auch die Madchen unterworfen wurden, obaleich sie sich nicht mit ben mitschuldigen Mannern ferner in eine eheliche Berbindung eingelaffen hatten: und fo wurde auch ber einfache Chebruch ber verheiratheten Manner und Krauen bestraft 33). An eine fortgesetzte außereheliche Berbindung mit jenem Manne ist nicht zu benten 34), schon, weil nur einfacher Chebruch vorausgesett ift und ber Mann als Chemann (maritus) und bamit bie Berbinbung als eine eheliche bezeichnet wird, was ein Kirchengeset von einem Manne in unerlaubter Berbindung nicht thut. Bare ferner von einer unerlanbten Berbindung mit dem Manne

<sup>32)</sup> Can. 14: "Virgines, quae alios cognoverint viros, eo quod moechatae sint, placuit, per quinquennii tempora, acta legitima poenitentia, admitti eas ad communionem opportere."

<sup>33)</sup> Can. 69: "Si quis forte habens uxorem semel fuerit lapsus, placuit, eum quinquennium agere de ea re poenitentiam et sie reconciliari, nisi necessitas infirmitatis coegerit, ante tempus dare communionem. Hoe et circa feminas observandum."

<sup>34)</sup> Bie E. von Moy, Eher. ber Ehristen. I. Absch. f. 10. S. 75. meint und in der Note sagt: "Die Worte si relicto illo etc. bezweisen, daß hier von dem Halle die Nede ist, wo eine Wittwe, als solche, sich mit einem Wanne in ein unerlaubtes, nuzüchtiges Berhältnis eingelassen, nicht aber von dem Halle, wo sie einem Wann, mit dem sie vor ihrer Wittwenschaft Ehebruch getrieben, nach der Hand geheirathet hatte."

während der Ehe ober nach dem Tode seines Sheweibes die Rede; so wäre die Wittwe nach dem 7. und dem 64. Kasnon auf immer von der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen worden 35).

Die eingegangene She nun wurde nicht allein nicht besstraft und nicht aufgeloset, sondern durfte auch nicht aufgestofet werden. Berließ das Weib diesen Mann und verband sich wieder mit einem andern (alium duxerit); so wurde es, wie die sebenslängliche Shebrecherin, auf immer ausgesschlossen; dieser Oritte aber wurde, wenn er ein Gläubiger war und daher unter dem Kirchengesetze stand, mit verdopspelter Strafe des Shebruches belegt.

Hiernach war also ber voraufgegangene Chebruch tein Hinderniß; von dieser Bestimmung inzwischen sindet sich in der Kolgezeit nicht die mindeste Spur mehr.

- S. 8. Andere kirchliche Borfchriften über unsere Frage nach ber Zulässigieit der Ehe bes Shebrechers mit der Ehebrecherin treffen wir nicht eher, als bis in dem 9. Ih. an. Gratian hat zwar noch zwei Stellen in seiner Erörterung als alter und einschlägig behandelt, die jedoch bei naherer Betrachtung zum Beweise hier nicht benutt werden konnen.
- 1. Die eine ist c. 2. C. 31. Q. 1: "Denique mortuo viro, cum quo verum connubium suit, sieri potest coniugium, cum quo praecessit adulterium. Item in libro de bono coniugali c. 14. S. 1. Posse sane sieri nuptias ex personis male coniunctis, honesto placito postea consequente, manifestum est," aus Schriften des h. Augustinus (c. a. 419).

<sup>35)</sup> Can. 7: "Si quis forte fidelis post lapsum moechiae, post tempora constituta, accepta poenitentia denuo fuerit fornicatus, placuit; nec in fine habere eum communionem." Can. 64: "Si qua mulier usque in finem mortis suae cum alieno viro fuerit moechata, placuit, nec in fine dandam ei esse communionem. Si vero eum reliquerit, post decem annos accipiat communionem, acta legitima poenitentia."

Sierin fant Gratian ben Beweis, bag ber Chebrecher Die Mitschuldige heirathen burfe. Wie er, so lefen auch Die Mauriner Die erfte Salfte der Stelle 36). Nach den besten Codices und nach dem Contexte aufgefaßt ift bies bie richtige Lesart. Die rom. Correftoren bemerken zu bem Ranon: in ben Ausgaben ber Werke bes h. Augustinus, in einem vatikanischen Cober und in einem Eremplare von Gratian stehe: "sieri non potest coniugium," was in Augus fin's Beweisführung nicht paft. Er behauptet: auch nach erfolgter gesetlicher Scheidung barf ber eine Theil bei Lebzeiten des andern feine Che eingehen; nach dem rom. Rechte ist eine solche Berbindung erlaubt, nach der Lehre des Chris stenthums aber ift sie Chebruch; erst nach dem Tobe bes einen Theiles fann an Seiten des Ueberlebenden eine aultige Che merben, mas fruher Chebruch mare. Die Stelle handelt von der Unauflosbarkeit der Ehe nach den driftlis den Grundsaben, nicht aber bavon, mas einer Che im Wege stehe, auch nicht, unter welchen Umständen eine ungültige Berbindung gultig werde, weffhalb hieruber nichts mit Si= cherheit gesucht werden fann 37). Im lettern Sinne faste

<sup>36)</sup> Car. Seb. Berrardi Grat. Can. tom. 3. pag. 310. E. von Mon, Gesch, des christi Eher. II. Abth. §, 11. S. 213.

<sup>37)</sup> Der Dentlichteit megen mag sie hier einen Plat sinden: "Hoc custoditur in Christo et in ecclesia, ut vivens cum vivente nullo divortio in aeternum separetur. Quod si quisquam secerit, non lege huius saeculi, ubi interveniente repudio sine crimine conceditur cum aliis alia copulare connubia, quod etiam sanctum Moysem Dominus propter duritiam cordis illorum Israelitis permisisse testatur, sed lege evangelii reus est adulterii, sicut etiam illa, si alteri supserit. Usque adeo manent inter viventes semel inita iura nuptiarum, ut potius sint inter se coniuges, qui ah alterutro separati sunt, quam cum his, quibus alti adhaeserunt. Cum altis quippe adulteri non essent, nisi ad alterutrum coniuges permanerent. Denique mortuo viro, cum quo verum connubium suit, sieri verum connubium potest, cum quo prius adulterium suit. Ita manet inter viventes quiddam coniugale, quod nec separatio,

sie Gratian auf und schloß: die Berbindung bei Ledzeiten des getrennten Gatten war Ehebruch; nach dem Tode dieses Gatten aber wurde die Ehe gultig, sie hinderte also nicht der frühere Ehebruch. Dieses ist der Fall des zweiten Theiles unserer Frage (S. 1.), wovon das jetzt geltende Recht lehrt, daß die Berbindung ungültig sei und bleibe. Ob dies zur Zeit des h. Augustinus anders war, wie Grastian der Meinung ist und damit seine Schwierigkeit beseistigt, läst sich wenigstens nicht aus dieser Stelle beweisen und kann hier dahin gestellt bleiben. Es besteht bloß die Röglichkeit, daß dem h. Augustinus dieser Gedanke hier vorschwebte 38).

2. Die andere Stelle ist c. 1. C. 31. Q. 1: "Nullus ducat in matrimonium, quam prius polluit adulterio," welche Gratian dem Papste Leo († 461.) zuschrieb 39); sie ist aber

nec cum altero copulatio possit auferre." Aug. de nuptiis et concupisc. lib. 1. cap. 10. Bgl. E, von Mon a. a. O.

<sup>38) 3.</sup> DR. Gofch 1, Berfuch einer hift. Darft. bes bircht. chrift. Eber. 6. 34. G. 77. behauptet ohne Bebenten: "Rach beffen (des einen Chegatten) Tode aber komite der geschiedene Theil eine rechtmäßige Che nach firchlichen Grundfagen eingehen mit bem, womit er fru= ber auf eine ehebrecherische Weise gelebt hat," und findet den Beweis dafür in den von Gratian aufgenommenen Worten : "Posse sane fieri etc." Allein biefe beweisen bas nicht. Denn bort fpricht der h. Augustinus. mas auch Gratian nicht entging, vom Concu bin'a te als unrechtmäßiger Berbindung und zeigt, wie man fremdes und unrechtmäßiges Befigthum nicht durch Almofenfpenden gu rechtmäßigem Eigenthum mache (c. 9. C. 14. Q. 5.), fo rechtfertige nicht die Absicht, Rinder ju zeugen, jene Berbindung: "ita nec concubinae ad tempus adhibitae, si filiorum causa concumbant, iustum faciunt concubinatum suum" (c. 5. C. 32. Q. 2.); doch tonne eine folche Berbindung durch die fpater hinzutretende gegens feitige Einwilligung in mahrer ehelicher Abficht eine gultige Che werben. Bas nun aber vom Concubinate gilt, tann nicht auf Die Berbindung mit einem gefchiedenen Cheweibe übertragen werden.

<sup>39)</sup> Daffelbe thut auch 3. M. Gofcht a. a. D. G. 76. ohne Brufung.

aus einem Kanon bes Tribur'schen Concils v. J. 895, ber spater noch zur Sprache kommen muß, ausgehoben 40).

Roch eine Stelle im Defretum aus bem 6. 3h. wollen wir hier nicht übergehen, weil ihr Schluffat die Meinung veranlaffen tonnte, als ware der Chebrecherin Die Che überhaupt, auch nach dem Tode ihres Mannes, firch-Sie ist c. 22. C. 32. Q. 7: "Hilich unterfaat gewesen. vero, qui uxores suas in adulterio deprehendunt, non licebit, nec eum, nec eam, aliam uxorem accipere, vel alium virum, quamdiu ambo vivunt. Si autem adultera mortua fuerit, vir eius, si vult, nubat, tantum in Domino: adultera vero nunquam, etiamsi mortuus fuerit vir eius: omnibus tamen diebus vitae suae acerrimae poenitentiae lamenta persolvat." hier wird ber Chebrecherin lebenslangliche Buffe zugebacht: und doch bestimmt das anchranische Concil 41) nur eine fiebenjahrige; allein biefe fiebenjahrige Bufgeit wurde erst allmählig allgemein angenommen, auch ist bei Erwägung des Inhaltes nicht zu übersehen, daß ber Ranon von einer wegen Chebruches Berftoßenen und gang von dem Kalle bes 10. Rap. ber 134. Nov. Justinians (v. 541.) hanbelt, hiernach aber die Berstoßene, wenn sie der Mann nicht binnen zwei Jahren wieder annahm, auf ihr ganzes leben in ein Rloster geschickt murbe (S. 4.), woraus benn von felbst lebenslångliche Chelosigkeit folgte 42).

<sup>40)</sup> I. H. Böhmer ad h. c. Car. Seb. Berrard. l. cit. P. II. tom 1. pag. 300.

<sup>41)</sup> Can. 19. Hard. tom. 1. p. 270.

<sup>42)</sup> hiernach ist, meines Erachtens, auch der can. 93. Concil. Trull. v. 706. aufzufaffen. Er behandelt den gall: "Ea autem, quae illi, qui ad tempus erat ab uxore relictus, nupsit per ignorantiam, deinde demissa est, quod prior ad ipsam redierit," was dur Frage führte, ob diese so Entlassen nach dem Gesehe über die wegen Ehebruches Verstoßene zu behandeln sei, die bistig und mit Recht so beantwortet wurde: "est quidem sornicata, sed per ignorantiam, a matrimonio ergo non arceditur, rectius autem, si sie manserit."

Gratian legt die Stelle dem Papste Gregorius (c. a. 590.) bei. Sprache und Inhalt sprechen ganz dafür; doch will Berrardus 43) dies bezweiseln, weil der Inhalt nicht auf Gregord Zeiten passe, indem nicht anzunehmen sei, Gregor habe die bis in die neueste Zeit streitige Frage über die Zulässigkeit der Ehe eines wegen Ehebruches des andern Theiles Geschiedenen entschieden, als hatte er etwas Anderes gelehrt, als der h. Augustinus 44) und der Papst Innovenz I. 45) schon lange vor ihm gelehrt hatten!

In ber eben ermahnten Stelle fagt Innocenz von ben Betrennten, welche fich wieber mit Undern verheiratheten : "Et ideo tales omnes a communione fidelium abstinendos." Die namliche Strafe bestimmte er in demfelben Schreiben 46) bem Manne, wie bem Weibe, wenn er bes Chebruches überführt wurde: "sed utique submovebilur, si eius flagitium detegatur." Sie enthielt bas Mittel, eine neue Che zu verhindern, indem man ben Schuldigen entweder gar nicht gur Buffe zuließ, ober ihm eine lebenslangliche auferlegte, wenn Die Gefahr einer neuen Berbindung zu befürchten mar. Go war der Strafbestimmung Justinians hinsichtlich bes Beis bes ber Weg gebahnt, daß fie in Italien in ben Kallen, wo fie nur immer im Ginzelnen ausführbar mar, jur Ausführung fam, oder burch lebenstängliche Bufe außer bem Rloster ersett wurde. Als sich nun die Bischofe ber Proving Aquileja 791 auf ber Spnode zu Frejus in ber Provence die Frage stellten, wie es mit ben megen Chebruches Geschiedenen gehalten werden sollte, war es naturlich , daß fie auf die Disziplin in dem naben Italien Ruchsicht nabmen und im 10. Ranon festsetten 47): "Item placuit, ut,

<sup>43)</sup> Loc. cit. P. II. II. pag. 144.

<sup>44)</sup> c. 9. C. 33. Q. 2. (c. a. 419.).

<sup>45)</sup> Innoc. I. epist. ad Exuper. episc. Tolosan. a. 405. S. VI. Hard. tom. 1, pag. 1005.

<sup>46)</sup> Ibid. S. IV. c. 23, C. 32, Q. 5.

<sup>47)</sup> Concilium Foroiuliense, can: i0. Hard. tom. 4. pag. 859.

resoluto fornicationis causa iugali vinculo, non liceat viro, quamdiu adultera vivit, aliam uxorem ducere, licet sit illa adultera; sed nec adulterae, quae poenas gravissimas et poenitentiae tormentum luere debet, alium accipere virum, nec vivente, neo mortuo, quem non erubuit defraudare marito, quamal Letteres auch im westgoth. Rechte vorgeschen war (S. 6. Not. 30.).

S. 10. Die erste Borfdrift, auf die wir in Betreff unserer Hauptfrage stoßen, ist ber 69. Ranon bes 845 gu Meaux gehaltenen Concile 48) bes Inhaltes: "Is, qui vivente marito coniugem illius adulterasse accusatur, et eo in proximo defuncto eandem sumsisse dignoscitur, omnimodis publicae poenitentiae subigatur. De quo etiam post poenitentiam praefata, si expedierit, servabitur regula, nisi forte idem aut mulier virum, qui mortuus fuerit, occidisse notetur, aut propinguitas, aut alia quaelibet actio criminalis impediat. Quod si probatum fuerit, sine ulla spe coniugii cum poenitentia perpetuo maneant 49). Si autem negaverit, se eandem feminam vivente marito nequaquam adulterasse et praefati homicidii nemo eorum reus exstiterit, et probatis testibus neuter eorum convinci potuerit, purgent legaliter famam suae opinionis et sumto utantur coniugio, si alia, ut diximus, non praepedit ratio."

Der Kanon ordnet das in dem voraufgehenden auf die Entführer angewendete milbere Berfahren an 60): die Ansgeschuldigten follten unnachsichtig der diffentlichen Buse unsterworfen, hinsichtlich ihrer She aber follte nach verrichsteter Buse dispensativ verfahren werden. Diese Bestimmung setzt das Berbot der She des Geberechers mit der Mitschuldigen, und zwar, wie die justinianische Novelle (§. 3. Not. 9.)

<sup>48)</sup> Conc. Meldens, can. 69. Hard, tom. 4. pag. 1475. Bgl. Ubshandl. über Entführung, §. 32. in diefer Zeitschr. R. F. 2. 3.

<sup>49)</sup> Go weit ift der Kan von Gratian in c 5. C. 31. Q. 1., jedoch als aus bem Triburifchen Concil, aufgenommen.

<sup>50)</sup> In ber angef. Abhandl. g. 32, Dot. 162.

auf ben Grund ber gerichtlichen Anklage, voraus, woraus jedoch noch nicht mit Sicherheit gefolgert werden kann, es habe wenigstens schon in jenem Theile Frankreichs Geltung gehabt. Es kann nicht wohl bezweifelt werden, daß den versammelten Bischöfen das justinianische Gesetz bekannt war; doch ist es noch möglich, daß sie dessen Einsuhrung mit der angegebenen Modisitation erst beabsichtigten und versuchen wollten.

Die angegebene Nachsicht ferner sollte aber ihre Berbinbung nicht finden, wenn entweder noch ein andered Shehinderniß obwaltete, oder sie überwiesen wurden, daß Einer von ihnen den Mann getod tet hatte. Wurden sie dessen überführt; so sollten sie nicht nur getrennt werden, sondern auch Beit Lebens nie mehr eine She eingehen durfen und immer büßen mussen. Hier bildet also Shebruch in Berbindung mit Gattenmord das eigentliche Shehinderniß.

Der Nachsatz betrifft bas germanische Strafverfahren, wornach sich ber Beschuldigte, wenn der Beweis gegen ihn nicht geliefert worden, von dem gebliebenen Verdachte durch eigenen Eid und durch Eideshelfer reinigen mußte.

Auch dieser Kanon erhielt 846 nicht die Genehmigung ber Fürstenversammlung zu Spernay 51) und blieb einstweilen bloßer Entwurf.

S. 11. Aus demfelben Jahrh. besitzen wir Nachrichten, nicht bloß von dem Borhandensein des Berbotes im justisnianischen Sinne, sondern auch von dessen Anwendung auf einen wichtigen Fall in Deutschland selbst. Sie sinden sich in den Berhandlungen über die Ehescheidung des Königs Lothar II. in den Neußerungen des Papstes Nikolaus I., die um so merkwürdiger sind, da sie die Grundsätze enthalten, nach denen ein deutscher König behandelt worden ist.

Lothar hatte sich nach vorgängigem Spruche ber Bisschöfe seines Reiches von Theutberga, weil sie, wie er

<sup>5</sup>t) Capitula excerpta in villa Sparnaco (F. Balter, Corp. Iur. Germ. tom. 3. P. I. pag. 22.).

behauptete und sie selbst etklarte, vor ihrer Ehe mit ihrem Bruder Blutschande begangen 52), getrennt und Waldrada zum Weibe genommen. Theutberga hatte während der Bershandlungen den Schutz des Papstes angesteht. Diesen geswährte er ihr mit Nachdruck. Er ließ sich auf die Rechtsfrage, ob die Ehe ungultig gewesen sei, nicht ein, bestritt die Thatsache der verübten Blutschande, sah das Geständnis der Theutberga als erzwungen an und erklärte die Bersbindung mit Waldrada als ungultig mit dem Beisate, als Ehebrecherin mit Lothar könne sie dessen Gemahlin nie wersden. Diesen Grund macht er dreimal geltend.

- 1. In ber Erwiederung vom 1. Rebr. 53) an Theuts berga auf ein Anschreiben, worin fie fich nun auch vor bem Papste als schuldig angegeben und Waldrada als Lothars rechtmäßige Gemahlin bezeichnet hatte, fagte er: "Illud tamen, quod Waldradae perhibes testimonium, dicens, eam fuisse legitimam uxorem Lotharil, frustra conaris adstruerequandoquidem tuo nullo prorsus hinc testimonio quis indiget: cum magis nos ita sentiamus, quod iustum est, et ita intelligamus, quod aequum exsistit, ut te etiam reprobata, etiam mortua, Lotharius nullis legibus, nullis sine sui discrimine regulis, Waldradam moecham in uxorem unquam permitteretur assumere, Utrum ergo Waldrada legitima fuerit aliquando coniux, ecclesia Dei satisfactione tua non eget. Unum tamen scito, quoniam nec nos, nec eadem sancta ecclesia, Deo auctore, qui adulteros iudicabit, Lotharium, si Waldradam quandoque resumserit, etiam te, ut praetulimus, decedente, dimittet omnibus modis impunitum."
- 2. Das Ramliche wiederholt er mit Bezugnahme auf bie Erklarung der Theutberga in einem Schreiben an

<sup>52)</sup> Bgl. Capitul. Compend. a. 757. cap. 7. 8, 14. Balter I. c. tom. 2. par. 1, pag. 49. Hard. tom. 3. pag. 2006.

<sup>53)</sup> Nicol. Pap. epist. 47. Hard, tom. 5. pag. 266.

Lethar selbst 54) und sagt: "Illud autem, quod praenominata regina quasi Waldradae testimonium perhibet, dicens, eam suisse tuam uxorem legitimam, aut invita, aut frustra conatur adstruere, quandoquidem illius nullo prorsus hinc testimonio quis indigeat: cum magis nos ita sentiamus, quod iustum, et ita intelligamus, quod aequum est, ut etiam Theutberga mortua tu nullis legibus, nullis regulis unquam Waldradam in uxorem possis aut permittaris assumere. Utrum ergo Waldrada legitima tua suerit aliquando coniux, ecclesia Dei satisfactione Theutbergae non eget. Unum tamen scimus, quoniam nec nos, nec eadem sancta ecclesia, auctore Deo, qui adulteros iudicabit, te, si Waldradam quandocunque resumseris, etiam Theutberga decedente, dimittet modis omnibus impunitum."

3. In einem Schreiben an Ronig Ludwig vom 7. Marz 866 55), damit biefer auf Lothar'n einwirken mochte, bag er Malbrada verließe und Theutberga wieder als Gattin ans nahme, heißt es ferner: "Precamur amabilem dilectionem vestram, ut regem Lotharium monere nullo pacto desistatis, ut debitam dilectionem Theutbergae reginae uxori suae semper impendat: nec sibi blandiatur, quasi studeat eam cogere. ut aliquod sibi crimen impingat, et per hoc valeat illam a suo consortio sequestrare, quoniam hoc nec ipse legaliter agere praevalet, nec nos talibus praestigiis et tam fraudulenti calliditati locum dare permittimus. Sed etiamsi abundante iniquitate, qualibet astutia, potius autem violentia, tale quid machinari potuisset, Waldradam ei moecham, cuius immundo desiderio ad ista intendit, anhelat et pervenire dementer affectat, nullus coniugali foedere permitteret sociari, nisi forte quis omnium legum, nisi cunctarum regularum temerator et infractor inveniri voluisset."

Wir haben hier 1) die Regel, daß der Chebrecher die Chebrecherin auch nach dem Tode des einen Chetheiles nicht

<sup>54)</sup> Epist. 51. Ibid. pag. 275.

<sup>55)</sup> Epist. 53. Ibid. pag. 278.

heirathen barf, wiederholt ausgesprochen. Und diese wird 2) als eine allgemein befannte und allgemein, sowohl nach ben burgerlichen Gefeten (leges), als nach ben fanonischen Borfchriften (regulae), geltende bezeichnet. Lothar mar 3). wie ermahnt, gerichtlich geschieben und seine Scheidung mar nach ben Landesgesetzen formell und materiell gultig: und doch wird feine neue Berbindung mit Waldrada als Chebruch behandelt. Eben baburch marb 4) die Berbindung fich felbst bas hinderniß, bag fie nie eine gultige Che merben fonnte, und wir haben hier ben zweiten Kall unserer hauptfrage. Die neue Berbindung mit Balbrada und ber Chebruch mit ihr waren 5) thatfachlich gegeben, Lothar und Waldrada aber weber des Berbrechens gerichtlich beschuldigt (accusati), noch auch und viel weniger gerichtlich als schuldig erfannt (damnati): und doch konnen fie jener Thatsache wegen feine Che mit einander eingehen. Es fam also. und zwar nach weltlichem und nach firchlichem Rechte, nicht mehr auf Unflage, ober Berurtheilung, sondern bloff auf bas thatsachliche Borhandensein bes Berbrechens an. biefe so mobificirte Lehre kommt 6) auf einen Ronig von einem großen Theile bes frantischen Reiches zur Unwendung, obne baf fich ein Ginfpruch bagegen zeigt. 3mar tann hieraus noch nicht mit Sicherheit geschloffen werben. baß fie im frantischen Reiche schon vorher geltend mar, meil ber Einspruch geschehen sein fann, ohne bag wir bavon Renntniß haben, und weil, wenn er nicht erhoben murbe, bies bem papstlichen Unsehen jugeschrieben werden fann; halt man diefes aber mit bem Befchluffe bes Concils von Meaux (S. 10.) jusammen, so fann man bie Annahme, bas justinianische Recht sei schon früher im frankischen Reiche in biefem Puntte jur Geltung gefommen, taum abweisen.

S. 12. Auf bem National-Concil zu Tribur (895.), welches ber beutsche König Arnulf berief und woran außer ten Bischofen bes Neiches auch alle Fürsten und Aebte und viele Andere, geistlichen und weltlichen Standes, Theil nahmen, wurde bas Eheverbot wegen Ehebruches für Deutschland

ermäßigt. Der 40. Ranon lautet 66): "Audivimus rem axsecrabilem et catholicis omnibus detestandam, quendam nelario fornicationis opere alicuius uxorem, vivente eo, commaculasse, et in argumentum iniquitatis iuramento confirmasse, si eius legitimum supervixisset ambo maritum, ut ille fornicator illam adulteram adulterio pollutam sibi associaret toro et legitimo matrimonio; si hoc iure dici matrimonium potest, per quod oriuntur, quae Apostolus enumerat mala, quae sunt fornicatio, immunditia, luxuria etc. ad ultimum vero veneficia et homicidia, quia pro tam illicito amore alii veneno, alii gladio, alii aliis diversis sunt peremti maleficiis. Idcirco acutissimo ferro et totius generis artificio resecanda, per quae coelestia regna sunt occludenda. Quoniam, ut idem Apostolus ait, qui talia agunt, regnum Dei non consequentur. Tale igitur connubium anathematizamus et christianis omnibus obseramus. Non licet ergo, nec christianae religioni oportet, ut ullus ea utatur in matrimonio, cum qua prius pollutus est adulterio" 57).

Hier ist die Unzulässigteit der Ehe von dem Zusammentritte zweier Handlungen: des Ehebruches und des Bersprechens der Ehe, abhängig gemacht. Diese Beschräntung ist
als eine wesentliche Berbesserung des Gesetzes anzusehen,
welcher die richtige Murdigung seines Geistes zu Grunde
liegt. Warum sich, zum Schutze der bestehenden Ehe, die Bestrasung auf die fünftige Ehe der Schuldigen ausdehnt,
läßt sich aus dem Berbrechen selbst und aus dessen Beziehung zu einer Ehe nicht einsehen. Denn an und für sich
steht die künftige Ehe mit ihm so wenig in Verbindung,
als jedes andere Rechtsgeschäft, und mit gleichem Rechte
mußten, zum Schutze der bestehenden Ehe, alle Rechtsge-

<sup>56)</sup> Concil. Tribur. can. 10. Hard, tom. 6. p. 452. Harzh, tom 2. pag. 404.

<sup>57)</sup> Gratian liefert in c. 4. C. 31. Q. 1. nur einen Auszug diefes Ranons.

schäfte, namentlich Gutertausch, Geschenke und Bertrage, ben Schuldigen unterfagt fein. Gine folche Berbindung tritt erst ein , wenn noch eine freithatige Sandlung bes Berlangens ober bes Beriprechens ber funftigen Che hinzufommt, fo, daß fie Urfache ober Begunftigung bes Berbrechens ober beffen Bieberholung wird. Und bann erft wird biefe Che ber bestehenden gefährlich und ist ihr Berbot als Strafe gerechtfertigt; und bann ift zugleich ber Grund zu noch anbern Berbrechen und zur perfonlichen Unficherheit bes gefrankten Chegatten gelegt. Es fann aber nicht behauptet werben, daß bas Berbrechen auch nur in ben meiften Kallen, geschweige bann immer, in ber Aussicht einer funftigen Che begangen, oder badurch gefordert werde, weil es ohne eine folche Aussicht in ber Leibenschaft und bem Leichtsinne bes Menschen immer so hinreichende Beranlaffung hat, daß man Diese Kalle als die Regel ansehen muß und die andern nur als Ausnahmen gelten konnen. Daher ift benn bas Berbot feinem Geifte nach in ben meiften Kallen nicht gerechtfertigt und nicht anwendbar, ein Kehler, ber von nun an fur Deutschland an bem Gesetze beseitigt mar.

Eine zweite Beschranfung fette ber 51. Ranon fest, inbem beschlossen wurde: "Illud vero communi decreto secundum canonum instituta diffinimus et praeiudicamus, ut si quis cum uxore alterius, vivente eo, fornicatus fuerit, moriente marito, synodali iudicio aditus ei claudatur illicitus, ne ulterius eius coniungatur matrimonio, quam prius polluit adulterio. Nolumus enim, nec christianae religioni oportet, ut ullus ducat in coniugium, quam prius polluit per adulterium." Nach bem Concil von Meaur (S. 10.) mar noch, wie nach ber justinianischen Novelle, ber Fall bes Berbotes und die Unzulaffigfeit ber Berbindung mit ber gerichtlichen Anflage (accusatio), nach ben Meußerungen bes Bapftes Nikolaus (S. 11.) schon mit ber Thatsache bes begangenen Berbrechens gegeben; hier tritt er erst mit bem richterlichen Erkenntniffe ein und die Che wird in Rolge bes Richterfpruches unzulaffig. Das Sendgericht, welches ben Chebruch,

wie die übrigen öffentlichen Berbrechen, bestrafte, sollte ben Schuldiabefundenen Die Che verbieten. Un die Stelle bes allgemeinen Berbotes ift alfo ber spezielle Richterspruch getreten; jenes blieb in feiner Allgemeinheit fur die Ralle bestehen, wo außer bem Berbrechen auch noch bie Zusage ber Che gegeben mar, bagegen follte in ben Rallen bes alleinis gen Chebruches bas Gericht bie Ehe verbieten. nach seiner Aufmerksamkeit ober seinem Spruche entging, unterlag feinem Berbote mehr; hingegen fonnte auch bas Gericht, fei's von Amtswegen, fei's auf bie Anzeige von Einzelnen , gegen bie beabsichtigte Che inquiriren und fie, je nach Befund ber Sache, verbieten.

Beibe Stellen feten bie Geltung bes Berbotes als Regel voraus und die eine beruft fich ausbrucklich auf die tanonischen Borschriften, wie auf hergebrachte bekannte Ror-Der melbenfische Ranon (S. 10.) fann hier nicht gemeint fein, weil er nicht als Reichsgesets augenommen murbe. Welches nun Diefe Borfchriften feien, ift unbefannt; ftellen wir aber hiermit wieber bie Aeußerungen bes Papftes Ris folaus und bas Benehmen Lothar's, bann ben melbenfischen Ranon und bie Bestrafung und den Abscheu ber Deutschen gegen biefes Berbrechen (S. 6.) zusammen : so konnen wir die Behauptung magen, daß das justinianische Recht in diefem Puntte nicht nur in Italien, fondern auch fchon lange unter ben beutschen Stammen, nur im Ginzelnen modificirt, geltend geworden mar.

Unter Conrad I. wurde ber besprochene 51. Ranon auf bem Concil von Altheim (916) wortlich wiederholt \*88).

Aus bem 11. Ih. ist uns noch eine firchliche Borschrift fur einen Theil Frankreichs aufbewahrt, bie fast gang rom. Inhaltes ift und hier nicht unermahnt bleiben foll. Es ift ber 16. Kanon ber Provinzial-Synobe von Rouen

<sup>58)</sup> Wie ihn Gratian in c. 3. C. 31. Q. 1. aufgenommen hat. Bgl. Harzh. tom. 2. pag. 588.

tn ber Normandie <sup>59</sup>) vom J. 1072: "Item interdictum est, ne aliquis, qui vivente sua uxore de adulterio calumniatus fuerat, post mortem illius unquam de qua calumniatus fuit, accipiat. Multa enim mala inde evenerunt. Nam plurimi hac de causa suas interfecerunt." Der Kanon ist inzwischen von der justin. Novelle darin wesentlich verschieden, daß er von dem Ehebruche bes Mannes mit einer Andern, sei sie verheirathet oder nicht, seinem Weibe gegenüber haubelt, was das röm. Recht nicht kannte (S. 2.).

S. 14. Go ichließt fich nun 1) bie Reihe ber ermittels ten Kirchenvorschriften in diefer Veriode mit einem vom rom. Rechte wesentlich abweichenden Begriffe vom Chebruche, wie sie sich damit eroffnete (S. 7.). Und diese Berschiedenheit ward burchgreifend mit ber Behauptung ber Gleichheit ber Rechte bes Beibes und bes Mannes festachalten 61). Dies beruht auf bem Ausspruche bes herrn 61), mo er auch von bem Manne fagt, baf er Chebruch begeht, wenn er feine Frau verläßt und eine Undere nimmt. Bliden wir ferner zurud; so nehmen wir 2) eine große Ungleichformigkeit in biefer Lehre mahr. Rach einzelnen Borfchriften, namentlich für Italien und eine frankische Proving (S.9.), wird a) die megen Chebruches Berfto fien e einer lebenblanglichen Bufe unterworfen und nie mehr gur Che guges lassen, wovon fich anderwarts feine Spuren zeigen; bagegen ift b) in Spanien felbst die Ehe bes Chebrechers mit ber Chebrecherin burch feinen Ranon verboten, vielmehr wird ihre Bulaffigfeit bezeugt, ba wir bas justinian. Berbot nicht bloß in Italien, sondern schon fruh auch im frantischen Reiche wirtsam finden. Jedoch hier sowohl, als in Italien,

<sup>59)</sup> Concil. Rotomag. can. 16. Hard. tom. 6. pag. 1190.

<sup>60)</sup> c. 4. C. 32, Q 4. (S. Ambr. a. 387.); c. 23. C. 32. Q. 5. (Innoc. I. a 405.); c 16. eod. (S. Aug. c. a. 419.); c. 5. C. 32. Q. 6. (Id. c. a. 415.); c. 15. C. 32. Q. 5. (Isidor. c. a. 620.).

<sup>61)</sup> Matth. 20, 9.

ist es c) modificirt, diese Modififationen aber sind d) sehr verschieden. Daß 3) bie wegen eines gesetlichen Grundes Geschiedenen bei Leibzeiten eines Theiles feine neue Che eingehen durften und fich, wenn fie es versuchten, bes Chebruches schuldig machten, bezeugen fur Stalien Innoceng (S. 9. Not. 45.) und Gregor (S. 9.), womit ber h. Augustinus übereinstimmt (S. 8. Not. 37.), und bie Lehre bes Papftes Nikolaus (S. 11.). Die Anwendung, welche Nikolaus hiervon auf Lothar's Kall machte, spricht schon dafür, daß fie im franklichen Reiche wenigstens nicht gang fremb mar. Sie mar nun auch bort beinahe ein Sahrhundert fruher durch das Nachener Kapitulare von 789. 62) als Reichsgefet angenommen, und in ber Ravitularien Sammlung wird bamit übereinstimmend gelehrt63): "Ut hi vel hae, qui uxores aut viros dimittunt, non nubant, sed aut continentes maneant, aut sibimet reconcilientur."

(Fortfepung folgt).

<sup>62)</sup> Capitul. Aquisgr. a. 789. cap. 42. 3. 2Batter l. c. tom. 2. par. 1. p. 86.

<sup>63)</sup> Capitul. lib. 6. cap. 63. F. Batter I, c. tom. 2, par. 2. p. 603.

## Recensionen.

- I. De rerum Fuldensium primordiis. Dissertatio theologica quam auctoritate et consensu ordinis Theologorum evangelicorum summe venerabilis in Academia Ludoviciana ad veniam Theologiam docendi rite impetrandum edidit Georgius Zimmermann. SS. Th. Lic. Ph. D. in academia Ludov. privatim docens etc. Gissae, prostat in Libreraria I. Rickeri 1841. 22 S. 40.
- II. Rabanus Magnentius Maurus. Eine historische Monographie von Dr. Friedrich Kunstmann. Mit einer Abbildung. Mainz, bei Kirchheim, Schott und Thielmann 1841. IV. u. 228 S. in 80.

Die Deutschen, welchen es von jeher eigenthumlich gewesen zu sein scheint, dem Fremden und Ausländischen grös
ßere Ausmerksamkeit zuzuwenden, als dem Einheimischen und Baterländischen, haben diese Eigenthumlichkeit auch in der Religionds und Kirchengeschichte bis auf die neuesten Zeiten bewährt. In Frankreich, Italien, England hat fast jedes kirchliche Institut, fast jede Kapelle, welche den Borzug alterthumlicher Schäung hat, eine gelehrte und oft nur zu umfassende Monographie, während das gleiche Feld his storischer Forschung in Deutschland sich bisher nur eines sehr geringen Andaues zu erfreuen gehabt hat. Und doch sind dergleichen Monographien die unerlässliche Bedingung zur gründlichen Ausschlang der Kirchens und Landesgeschichte. Es kann daher nur angenehm sein, wenn der gelehrte Fleiß beutscher Theologen sich mehr dem Andau des eigenen kirch- lichen Lebens zuwendet, wenn er an die Wiege des Christenthums und der Civilisation in Deutschland hinaufsteigt, und dort, theils verborgene Schäte der Historie erhebt und vom Untergange rettet, um sie der Nachwelt aufzubewahren, theils auch die Gegenwart über die Vergangenheit mehr aufklart.

Die beiden vorgenannten Schriften sind der Erforschung und Darstellung der altesten Geschichte des Klosters Fuldagewidmet, einer Unstalt, welche zuerst ein großes und dauerns des Licht christicher Erleuchtung und Civilisation in die Finsternisse heidnischer Bolter in Deutschland hineingeworsen, und um die Wissenschaft in diesem Lande sich große Berdienste erworben hat.

Die zuerst genannte Schrift ift in lateinischer Sprache abgefaßt. Gie behandelt die Grundungsgeschichte bes Rlos ftere Rulba, und erzählt bie weitern Schickfale beffelben bis jum Tode bes Abtes Eigil, ju beffen Rachfolger Raba= nus Maurus gewählt murbe. Da bie Stiftung ber Unstalt in's Jahr 744, ber Tod Eigils aber in bas Jahr 822 faut; fo finden wir einen Zeitraum von 78 Jahren in Dies fer Schrift behandelt. . Mahrend biefes Zeitraums hatte Fulda ju Mebten : ben h. Sturm, Baugolf, Ratgarius und Eigil. Wenn biefe junge Austalt mehrfach von ben beibs nischen Sachsen zu leiben hatte : fo fann biefes weniger auffallen; aber bemerkenswerth ift es, bag biefelbe in ihrem Schoofe gleich von Anfang bie heftigsten Rampfe zu besteben gehabt hat. Denn ber Streit, ber balb gwischen bem h. Sturm und bem Erzbischof Lullus von Mainz ausbrach und sehr heftig fortgeführt wurde, jog fich auch in bas Kloster selbst hinein. Dbaleich die Monche von Kulba auf der Seite ihres Abtes standen, so gab es bennoch brei unter ihnen (bie Angahl belief fich auf 400 Bruber, ohne bie vielen Rovigen mit ju gablen), welche bie Unmaßungen bes Lullus gegen Sturm benutten, um feine Gefinnungen gegen ben Konig Pippin zu verbächtigen, und es mit ber Sulfe bes Lullus in der That bahin brachten, bag Sturm in bie Berbannung geschickt wurde. Die Unschuld fiegte gulett; nach zwei Sahren murbe ber h. Sturm von Pippin aus ber Berbannung zurudgerufen, und bas nachfolgende Bertrauen, welches ibm Rarl ber Groffe schenfte, mar so groß, daß es ihn über bas erlittene Unrecht troften fonnte. In ber Beurtheilung ber Frage, auf welcher Seite bie Schuld gewesen, ob auf Seite bes h. Sturm ober bes Erabischofes Lullus, hatten wir mehr Sicherheit und Entschies benheit im Urtheile bes orn. Berfaffers gewünscht. schiedenheit ist so wenig bei dem historifer als bei dem Richter zu loben; ba namlich, wo die vorliegenden Thats fachen ein entscheibendes Urtheil gestatten. Diefes aber ift bei biefer Frage ber Kall, und banach ift bie Schuld lediglich bem Erzbischof Lulins zuzuschreiben. Daß ber h. Sturm mog licher Beife biefes ober jenes gethan haben tonne, ist geschichtlich von feinem Belang.

Auf den h. Sturm, welcher 779 mit Tod abging, folgte Baugolf, ber im Jahre 802 feine Wurde niederlegte, und nun wurde Ratgarius jum Abte gewählt, ber bas Klofter von Reuem in die größte Bermirrung brachte. Berr Bimmermann hat nach dem Libellus supplex, dem Leben Eigile, und Rabans Gedichten über Ratgarius folgende Charafteristif von ihm entworfen. Ratgarius vir tyrannica duritie, terribilis in íudicio, inexorabilis in puniendo, durus in poenitentes, implacabilis et semper diffidens crat. Truces oculi, animus tristis, suspiciosus, dolosus, malignus, arrogans, vir inaccessus subjectis, aliorum consilia spernens, blanditiis calumniisque aures praebens. Nihil exoptasse videtur nisi aedificia exstruere et imperium tenere. Inopes adiuvare. afflictos consolari, pulcherrima illa talis muneris officia, durus ille vir neglexit. Iuris nullam rationem habuisse videtur, nisi occasione data potentiae probandae cupidinisque ultionis explendae; alias moris et legum immemor. Bem biefe Charafteriftit über bas Maag bes Bahrichein-

lichen hinauszugehen scheinen mochte, bem konnte man burch ahnliche Charaftere aus ber altern Rirchengeschichte miberlegen; benn, Gott fei Dant! beut zu Tage gibt es folche Manner in ber Kirche nicht. Aber wollte man auch von biefer Charafteristif Manches in Abzug bringen: immer bleibt noch genug über, um den guten Monchen von Kulba bas Leben au verbittern. Die Monche flagten beim Raifer, aber ohne Erfolg. Die Willfur bes Ratgar fteigerte fich, bie nichtswurdigsten Subjekte, gemeine Schmeichler, ja Berbrecher wurden in's Rlofter aufgenommen, teine Autoritat vermochte bem Abt mehr Schranken an fegen. Den Monchen murbe biefer Druck endlich unerträglich. 3molf Bruder wurden beauftragt, ben Abt beim Raifer (811) au verklagen. Rarl ber Gr. beauftragte einige Bifchofe, Die Ruhe im Kloster wieder herzustellen; aber biefe Ruhe mar nicht von langer Dauer. Unter Ludwig bem Frommen famen Die Streitigkeiten im Rlofter noch heftiger jum Musbruche. Ratgar blieb auf ber einmal betretenen Bahn gugellofer Die meisten Monche saben sich in die Rothwenbigfeit versett, bas Rlofter zu verlaffen. Gie brachten ihre Rlagen vor Pippin, und nun wurde, nach angestellter Uns tersuchung, der Abt Ratgar seines Umtes entsetz und in Die Berbannung geschickt. Im Sahre 818 mahlten bie Monche fich einen neuen Abt in ber Person bes Eigil; er mar bas Gegentheil von Ratgar. Malae artes et calumniae nihil ad eum pertinebant; nec irae nec odio nec invidiae nec suspicioni inserviit. Vir pius, mitis, hilaris, amore fratrum, praesertim eorum qui Deo colendo et literarum sacrarum studio incumbebant --- frequentes de religione sermones habuit. Lubentissime monachi abbati, vel sibimet ipsis parebant. Abhas bonis fratrum consiliis faciles aures praebebat. Er ftarb, von feinen Monchen fehr betrauert, im Sahre 822; auf ihn folgte Rabanus, bem bie zweite Schrift gewidmet ift.

In der Darlegung dieser Begebenheiten zeigt der herr Berfasser im Allgemeinen einen sehr löblichen Fleiß, der aberall auf die Dueklen zurückgeht. Ueberdies ist die Schrift ein Zeugniß von ausgezeichneter Unpartheilichkeit; denn est ist ihr kaum abzumerken, daß der Verfasser nicht Katholik ist. Was die Darstellung betrifft, so verdient diese das Lob der Klarkeit; doch fehlt est dem Stil noch in mancher Beziehung, namentlich ist und die Monotonie der Sätze, die, mit gerinzen Ausnahmen, fast alle wie nach einem bestimmten Maaße abgeschnitten sind, unangenehm aufgefallen. Gegen ein solches kastidium similitudinis enthält Cicero's Schrift de orntore sehr gute Bemerkungen.

Auf Eigil folgte in ber Reihe ber Aebte bes Rlofters Kulba, Rabanus Magnentius Maurus. Rabanus, aes boren ju Maing 776, hatte aus eigener Erfahrung bie Drangfale fennen gelernt, unter welchen Rulba unter bem Abte Ratgar geseufzt hatte. Fur ihn mar es ohne Zweifel bas Bartefte, was ihm Ratgar jufugen fonnte, bag er ihm bie Bucher wegnahm, um ihm die Mittel feiner Fortbilbung gu Raban bat fo flehentlich, ber Abt moge ihm feine Bucher zurückgeben, daß nach Mabillon: movisset ferreum pectus tam iusta tamque modesta oratio: at saxo cantum est. Indessen konnte diese Barte ben Trieb nach ber Wissenschaft in Raban nicht erstiden, er murbe ber gelehrteste Mann bes Abendlandes und um wiffenschaftliche Erleuch tung hochverdient. Der Schilberung bes Lebens und Wirfens bieses Mannes ist die zweite Schrift gewidmet. Sie spricht fehr aut über bie Quellen diefer Geschichte, und geht in ber Darftellung gurud bis auf bie Grundung bes Rlofters; fie behandelt daher im Gangen diefelben Begenftande, welche in ber zuerst genannten Schrift bearbeitet mur-Dann erzählt fie bie Geschichte ber Bilbung' Rabans im Rlofter zu Kulda, seine Wirtsamkeit als Lehrer baselbst, bann seine Beforderung jum Abte; hierauf macht sie uns mit der Beschaffenheit Kulda's unter Raban befannt, erzählt bann feine Erhebung auf ben erzbischöflichen Stuhl, und führt und zulett Raban als Schriftsteller vor. Abschnitte findet fich eine ausführliche Abhandlung über die

Lehre Gottschalts. In dem Anhange werben meift ungebruckte Altenftude mitgetheilt.

Diese neueste Arbeit, welche von Herrn Kunstmann in Deutschland erschienen ist, ist in dem Geiste ruhiger, besonnener Forschung geschrieben, der auch aus andern Schriften desselben bekannt ist. Die Schrift ist lehrreich, und kann daher dem Freunde deutscher Geschichte überhaupt empschlen werden. Wir hatten übrigens gewünscht, daß der Verkasser, bevor er Deutschland verlassen, um die Erziehung der königlichen Kinder zu Lissabon zu übernehmen, Muße genug gehabt hatte, die letzte Hand an die Volleudung dieser Schrift zu legen. An nicht wenigen Stellen ist dieser Mangel sühlbar. Außerdem wurde die Schrift sehr gewonnen haben, wenn das Leben und Wirken des Rabanus mehr im Lichte seiner Zeit dargestellt worden wäre.

Druck und Papier find lobenswerth.

Tirol und die Reformation. In historischen Bilbern und Fragmenten. Ein katholischer Beitrag zur nähern Chasrakteristrung der Folgen des dreißigjährigen Arieges vom tirolischen Standpunkte aus. Bon Beda Weber. Innsbruck in der Wagner'schen Buchhandlung 1841. 434 S. 80.

In der Zuschrift an den Leser sagt der Hr. Berfasser: "der Titel, den er seinem Buche gegeben, und den wir voranstehend mitgetheilt, habe er demselben nicht ohne lange Auswahl vorgesetzt, es bezeichne derselbe auch nur im Allgemeinen das Feld, zu dem diese Beiträge gehören, ohne daß es eine völlige Erforschung des angedeuteten Gegenstandes anzeigen solle." Obgleich nach diesem eigenen Geständenisse des Herrn Berfassers der Inhalt durch diesen Titel nicht genau bezeichnet wird: so können wir doch so viel daraus ersehen, daß der Verfasser kein eigentliches Geschichts-wert und habe liesern wollen. Beim Durchlesen des

Buches begreifen wir auch, wie der Verfasser dazu kam, lange zu wählen, welchen Titel er seinem Buche vorsetzen sollte. Wer ein Buch schreibt, muß zum Voraus wissen, und es sich klar gemacht haben, worüber er schreiben und für wen er schreiben will. Wer so an die Aussührung eines Werkes geht, wird wegen der Wahl eines Titels nicht leicht in Verlegenheit kommen. Dem Hrn. Verfasser scheint es aber wie vielen Schriftstellern und wie dem Schreiner bei Horaz gegangen zu sein, der nicht gleich wußte, was er aus einem truncus sieulnus machen sollte.

Olim truncus eram ficulnus, inutile lignum, Cum faber incertus scamnum faceretne Priapum.

Dem Buche selbst murbe es sehr genust haben, wenn ber Berfaffer fich gleich von vorne herein die Aufgabe gestellt hatte, 1. B. historische Bilber ober Buftande. aus bem von ihm gemahlten Zeitraume au ichreiben. durch wurde die Korm des Werfes naher bestimmt worden fein, und das Material murbe eine gleichmäßigere Gintheis lung und Berarbeitung gefunden haben. Jest aber tragt das Wert eigentlich gar teine bestimmte Korm; fondern in bem einen Abschnitte fieht man ein in unsichern Zügen und Umrissen hingeworfenes Bild, in dem andern eine unvolle endete Biographie, in wieder einem andern Theile Unfate einer historischen Darftellung. Der Zusat aber: vom tie rolischen Standpunkte, bezeichnet etwas Underes, als mas es bezeichnen foll. Doch wir wollen zu bem Werte felbit übergeben.

Daran hat der Verfasser wohlgethan, daß er dem Ganzen einen Artifel: "Weltstellung Tirols im dreis ßigjahrigen Kriege" überschrieben, porangeschickt hat. Rur ist diese Weltstellung so allgemein bezeichnet und so wenig markirt, daß derjenige, dem die eigentliche historische Unterlage sehlt, sich schwerlich mit Bestimmtheit hier orientiren wird. Hierauf läßt der Hr. Verf. einen andern Artikel: "Bolkszustande in Tirolums Jahr 1600" solgen. Der Verf. geht darin auf das Einzelne ein, und

entwirft ein entfesliches Bild, von ber Bersunkenheit bes Tiroler Bolles um bie bezeichnete Beit. Bir tonnen nicht umbin, einige Stellen aus biefem Ravitel mitzutheilen. Der Berf. beginnt feine Sittenschilderung mit ber Angabe ber Ausschweifungen ber Tiroler im Effen und Trinfen, und nachdem er mehrere Beispiele von "maßlofer Ungebuhr in Speife und Trant" erzählt, lefen wir auch folgende Stelle: "ber Anfwand gang gemeiner Bodynerinnen , besonders in Dur , Brandenberg , Billerthal und Rachbarichaft, übersteigt alle Beariffe unserer Zeit. berselben bedurfte zum Egvorrathe mahrend ihres Mochenbettes 1 Bentner ausgesottenes Schmalz, 1/2 Bentner Butter, aegen 2000 Gier, 2 bis 3 Star Weigen, 1 Raflein Traminerwein." Dan tonnte versucht werben, zu glauben, bie Wodnerin habe biefen Speisevorrath nicht allein verbrancht, sondern die Nachbarschaft habe ihr bei der Konsumtion bieses Borrathes Beihulfe geleistet; allein ber Sr. Berfasser fuat hingu : "Sie af (bie Wochnerin) im Zeitraume eines Tages und einer Nacht 20 bis 28 Mal."!! Dierburch wird jene Unnahme beseitigt , und es leibet nun feinen Zweifel, baß der Vorrath vornehmlich für die Wochnerin bestimmt war. "Bu einer Speise murben bei 12 Gier genommen, und des Weines fo viel mitgetrunken, bag oft die Amme und bie Wochnerin berauscht waren." - Man konnte glaus ben, ba bas Bange fehr unglaublich flingt, es fei eine uberaus reiche Wochnerin gemeint; aber bem ift nicht alfo. 168 heißt weiter: "bie burgerlichen Wochnerinnen tauften gum obengenannten Speisevorrath noch viele Rapauner, Die Abeligen 1/2 Zentner Buder, Spezereien , Mandeln , Rofinen und andere suffe Lederfost. Es murbe von Merzten ausgerechnet, bag 1000 Wochnerinnen bes Innthales bie Rahrung von 9000 Menschen verzehrten." Alfo, Gine Bochnerin verzehrt die Rahrung von neun Menschen!! Es heißt weiter: "Sogar bie neugebornen Rinder murben mis ber ihren Willen vollgestopft mit Saften aller Urt, ents weber jum Berberben ihrer Gefundheit ober jur Bergiftung

ihrer sittlichen (NB. ber neugebornen Rinder!) Lebensfraft im gartesten Reime." !!! Es waren aber nicht blos die Bochnerinnen, welche eine folche unglaubliche Sohe ber Aus. fcweifung im Effen und Trinten erstiegen hatten : fonbern die Bollerei mar allgemein herrschend. "Manner und Beis ber ergaben fich ohne Unterschied bem Laster bes Saufens, ausschweifend in jeglicher Ungebuhr; man fand fie aller Sinne beraubt an ben gemeinen Wegen umberliegen, oft ertrauft in nahen Baffern ober zu tobt gefallen an steilen Abhan-Besonders im Schwunge mar bas Zutrinken aus gros Die bestiglischen Gaufer mahlten bagu fen, vollen Gefägen. oft auch Filzhute, straffgestrickte Strumpfe, Schuhe, Sandschuhe, Stiefeln und fogar Rachttopfe, Alles nach festgestells ten Regeln eingewurzelter Trunfenboldereien. — - Man erlebte bei ben hohen Bettstellen ber bamaligen Zeit ofter ben Kall, daß Betrunkene aus bem Bett fielen, und fich ben hale brachen. Diese, durch gang Tirol verbreitete Unma-Bigfeit führte, nach bem Zeugniffe bes kundigen Guarinoni, au folgender argerlicher Statistif. In Tirol werden alliahs rig 16,344,600 Tafelgerichte zu viel verschwendet und zwar in einer fleinern Stadt 138,200; also in 15 Stadten 2,073,000; bagu in zwölf Markten 1,357,600, ein Ergebniß, bas noch unter ber vollen Bahrheit und Birklichkeit fteht. Rechnet man für jebe unnut verschwendete Speife 2 Daag Bein, wobei es, wie allbefannt, nirgends bleibt, so erhalt man bie Unsumme von 32,689,200 Maaf Wein, die lediglich ber Bollerei gebracht werden."

Das sind Uebertreibungen, gleichviel von wem sie herrühren, und es wurde vielleicht nicht schwer sein, auch jest ahnsliche Resultate und Zahlen herauszubringen, wenn man einmal rechnen darf, wie Guarinoni gerechnet hat. Indessen dem Guarinoni kann man solche Berechnungen hingehen lassen; er wollte auf seine Zeit wirken, wollte der vorhandenen Unmäßigteit steuern, und es ist daher begreissich, daß er nur diese dunkle Seite derselben in's Auge faßte. Der Hr. Berf. hatte aber solche Zeugnisse nicht unbedingt annehmen, nicht verallge-

meinern, er hatte bebenken mussen, daß der Schaum in jedem Zeitalter oben auf schwimmt, daß das Augendhafte sich verbirgt, und daß man jedes Zeitalter schwarz darstellen kann, wenn man die Schattenseite blos vorkehrt. Dem Hn. Bf. ist es hier ergangen, wie mehren Katholiken, die die Zeit vor der Reformation überaus schwarz schildern, so daß auch kein Funken Licht, keine Spur von Gutem wehr darin vorhanden gewesen, — damit sie einen Beweis ihrer Unpartheilichseit geben. Und doch war auch vor der Resormation, freilich bei großen Wißbrauchen, sehr viel Gutes in dem katholischen Bolk vorhanden, nur daß es nicht oben ausschwamm. In den Protokollen der Archive kommen in der Regel nur die Untersuchungen gegen angeklagte, gegen verdachtige und strafwürdige, nicht gegen tugendhafte Wänner vor.

Dergleichen Uebertreibungen tommen in bem gangen Buche por, im Schlechten, wie im Guten. Go erzählt ber Berfaffer G. 18: "An Aberglauben aller Art fehlte es bei diesem Borberrichen ber roben Sinnlichkeit naturlich Der Ralender mit feinen Spruchlein und Rathen. mit seinen Lostagen und Borahnungen, beherrschte als allgemein gultiges Sausbuch bie Gemuther," und nun fahrt er in einer Weise fort, daß man glauben follte, in Tirol habe man um die bezeichnete Beit bem unbegranzteften Aberglauben gehuldigt, und habe feinen Schritt als nach bem Ralender gethan. Allein wie lange ift es benn her , bag bas Aberlagmannlein mit fo Manchem, was baran hing, aus unfern beutschen Ralenbern verschwunden ist? Jest noch wird bas Wetter ein ganges Jahr vorausprophezeit? Und ber Cafam ia und ber Barbanera fagen ja auch jest noch alle Weltereigniffe, Krieg und Frieden vorher: mann ein großer Kurft fterben, mann ein Pring wird geboren, mann ein Rurier wird abgefandt werden; ja fie sagen sogar die Runumern, welche in ber Lotterie gewinnen werben, mit aller Bestimmtheit vorher. Wer aber glaubt baran? Bie unrecht mare es baber, aus folden Ericheinungen ben Schluß zu gieben, bas Beitalter hulbige unbedingt foldem Aberglauben! - Bierauf

folgt ein Abschnitt über den Zustand des Klerus, insbesons dere der Monche, dann eine Darstellung des auftauchenden Protestantismus und hierauf die Opposition gegen densels den, und dann wird ein großer Theil des Buches den sos genannten "Berzuckten," gewidmet. In diesen Darstellungen ist manches Interessante und Lesenswerthe enthalten; aber auch hier mussen wir dem Herrn Berkasser zurusen: No quid nimis! Hierauf wird über die Wirksamkeit einzelner katholischer Institute und Personen in Tirol gehandelt, und wobei Geist und edle Gesinnung ibes Verfassernicht zu verkennen sind.

Die Darstellung felbst leidet ebenfalls durchweg an Uebertreibungen. Dur zu oft zeigt fich ein Safchen nach Effett, nach gewaltigen Ausbruden und bilberreicher Darftellung. Diefe Bilber find aber nicht felten unangemeffen, und bie vielen Schlagschatten ftoren ben Effett , ftatt benfelben gu heben. "Der dreißigiahrige Krieg hat mit seiner protestantischen Wirksamkeit bas tatholische Leben entbunden und ichopferisch in die tiefsten Lebensverhaltniffe getrieben " burch benfelben ,find alle tirolischen Bolketrafte in ein heis ligwarmes Gottesgefühl zusammengeschmolzen" - "bie Burgeln bes firchlichen Geiftes, beffen Schleufen bas Schwert geoffnet, bleiben, getrantt aus bem Centrum ber Rirche Got= tes, unausreiflich in's romantische Element verloren, stets voll unverwüstlicher Kraft tuhner Rachtriebe im alten Geis fteshauche fur bas neue Geschlecht." "Sohle Schwätzer mogen die (Tiroler) Boltsbegeisterung behohnlacheln als Schmulft, Exaltation, Rarrifatur; aber biefer Schwulft hat bie feindlichen Beeresmaffen wegge ftrubelt, biefe Eraltation hat in unverzagter Gottesfraft bes Welttirannen ohne Tiraben that= und bolgenfraftig gespottet," "ber einschla= gende Zeitgeist hat einzelne Burgen diefer religibsen Landesstimmung gerftort, aber fie felbst flecht tief verborgen, leife schmottend mit überirdischer Reuerfraft." Diese Rebensarten fteben auf anderthalb Seiten (S. 432-33) jufammen ; fie gnus gen, um einen Begriff von bem Stile bes hrn. Berf. ju geben.

Wir haben biese Ausstellungen an einem sonst interessanten Buche hier vorgetragen, weil wir glauben, es sei und recht, zu loben, was nicht zu loben ist, weil wir überzeugt sind, daß der Berfasser Geist und Renntnisse genug hat, um etwas Besseres als alltägliche literarische Erzeugnisse zu liesern; weil wir glauben, daß er auf die Manierirung seiner Darstellung nicht früh genug ausmerksam gemacht werden fönne; weil wir den Hrn. Berfasser für vernünftig genug halten, daß er eine wohlmeinende Ausstellung nicht übel nehmen werde.

Heber nehme sich andere Muster der Darstellung als den für ihn unnachahmlichen Görres, er greife nicht zu sehr nach den Bildern der Naturphilosophie (stilo diligenter depascat illam luxuriem quae in libro suo inest. Cic.) und wir werden mit Bergnügen seinen angefündigten Arbeiten entgegen sehen.

Die außere Ausstattung bes Buches verbient lobliche

Bonn bei Weber: Corpus scriptorum historiae Byzantinae. Editio emendatior et copiosior, consilio B. G. Niebuhrii C. F. instituta, auctoritate Academiae litterarum regiae Borussicae continuata. Theophanes. Volumen I. Bonnae MDCCCXXXIX. 786 u. LIV S. gr. 8°. Volumen II. Bonnae MDCCCXLI. 748 S. gr. 8°. Beide Bande auch unter dem besonderen Titel: Theophanis Chronographia. Ex recensione Ioannis Classeni, und Theophanis Chronogr. cet. Praecedit Anastasii Bibliothecarii Historia Ecclesiastica ex recensione Immanuelis Bekkeri.

Als der Abt Georgius, der Syncellus des Patriarchen von Constantinopel, die von ihm begonnene kurzgefaßte und übersichtliche Jahresgeschichte (Xooroyoapiar) nicht bis auf seine Zeit, d. h. bis zum Ende des achten Jahrhunderts, sondern nur bis zur Regierung des Kaisers Diokletianus

fortzufahren und zu vollenden vermochte, ba empfahl er feinem jungeren Freunde Theophanes, bem Abte im Rlofter bes Marus, die Geschichte ber Zeit vom Regierungs. antritte bes Diofletianus bis jur gegenwartigen in ber namlichen Weise zu behandeln und badurch bas von ihm begonnene Werk fortzuseten. Der bescheibene und fromme Theophanes glaubte, einem folchen Bunfche fich nicht ents gieben gu burfen, und fo machte er fich baran, mit fleißiger Benutung ber ihm zu Gebote ftehenden Sulfemittel, eine übersichtliche Darstellung ber in ben Jahren 277 bis 805 vorgefallenen Begebenheiten, mit Ungabe ber Raifer, welche ju Rom und Constantinopel geherrscht, und ber Bischofe, welche wahrend biefer Zeit zu Rom, Constantinovel, Jerusalem. Antiochien und Alexandrien ben bortigen christlichen Gemeinden vorgestanden hatten, im Geifte des verstorbenen Spncellus aufammenzuschreiben. Bal. Die Ginleitung bes Theophanes (agooimior the xgoroxgamias) nach ber neuen Ausgabe im I. Bbe, S. 3-6, und die Borrebe bes Anaftafind im II. Bbe, S. 7. So burr und trocken Theophanes. auch immer ergahlt und bie Ereigniße eines Jahres nach bem anderen ohne einiges Geschick in ber Anordnung folgen laft. fo ift fein Wert nichtsbestoweniger eine wichtige und mentbehrliche Quelle fur Die Geschichte bes Mittelals ters, besonders für die Rirchengeschichte ber Zeit vom Sahre 277 bis 805 nach Christi Geburt geworben, ba ber Berfaffer nicht allein sammtliche zu feiner Runde gekommenen und ihm wichtig scheinenden politischen und firchlichen Borfalle erwähnt, fondern auch auf die Bestimmung ber Zeit und bie Angabe ber Jahre, worin Jegliches fich ereianet haben foll, nach bem Borbilde des Soncellus befonderen Aleif verwendet hat.

Die Michtigkeit ber Chronographie des Theophanes sowol für die Profan- als Kirchengeschichte erkannten die beiden Mitglieder des Prediger-Ordens, Sakob Goar und Franz Combefis, als sie in der Mitte des siebzehnten Jahrhunderts für die Pariser Ausgabe der Schrifts

steller Byzantinischer Gefchichte biefes Wert zum erstenmal zu bearbeiten und den Griechischen Text beffelben bekannt zu machen unternahmen. Der gelehrte und in bem Rreise ahnlicher Schriftsteller wohl bewanderte Vater Goar hatte urforunglich die Beforgung diefer ganzen Arbeit unternommen. Er legte babei zu Grunde eine Parifer Sandschrift (regium exemplar) und bemutte noch Lesarten aus feche anderen Sanbfchriften; allein es hat feiner Recenfton bes Tertes geschabet, bag er biefe Gulfsmittel nitht gleich beim Beginne ber Arbeit alle zur Sand hatte, so wie bie Benutung ber von ihm angeführten Barianten bem Lefer baburch ungemein erschwert wird, daß biese nicht bei ben einzelnen Stellen bes Textes, wohin fie gehoren, sonbern erft hinter bemfelben zusammengebruckt find. Das Hr. Claffen in ber neuen Recension biefem Uebelstande abhelfen werbe, war von einem so ruhmlich bekannten Philologen zu erwarten. Er felbst melbet und aber biefen Theil feiner Arbeit (Praesat. p. V.): Quum enim princeps huius Chronographiae editio, quae Parisiis anno 1855. prodiit, . . . tum propter editorum sive festinationem sive negligention, tim propter serum codicum, quos nacti sunt, usum, tam multis obsessa esset vitiis, ut persaepe impedita haereret lectio: hoc mihi nova recensione efficiendum proposui, ut scriptor quantum fieri posset non aliis quam quae ipsius tarditas ingenii et faluitas commisisset, vitiis premeretur. Primim igitur farraginem illam variarum lectionum, quas editor Paristensis post textum graecum, quem vocant, Appis expression ex sex codicibus passim enotatas in unum conquesti, ita quasi vinculis suis dissolvi et ad verum scriptoris usum suo quamque loco contuli, ut quicquid bonae frugis in coacervatis istis copiis latuerit, in lucem prodiret. Goar felbst fointte bem Drucke seines Theophanes nicht mehr vorftellen, fondern nachdem er den Griechischen Tert durchgesehen und gum Drucke eingerichtet, auch eine fcon vorhandene Lateinische Uebersetzung mehrfach berichtigt und einen guten Borrath erlanternder Amnerkungen nieber-

gefchrieben hatte, ftarb er im Jahre 1653. Seine gum Drucke fertigen Borarbeiten tamen in bie Sanbe bes Frang Combefis, eines Beiftlichen aus bem namlichen Drs Diefer lieft bas Wert nebit ber Lateinischen Ueberfegung aus ben Papieren Goars abdrucken, ebenfo beffen Anmerkungen, welche er burch eigene notas posteriores vermehrte, und überdies ein historisches Register und eine von einem unbekannten jungeren Zeitgenoffen bes Theophanes auf biefen verfaßte schwulftige und ziemlich inhaltsleere Sammtliche Stude wiederholt Die Lobrede hinzufügte. neue Ausgabe. Che wir jeboch über biefelben einzeln berichten, ift vor Allem ju erwähnen, bag ber bisherige Tert in ber neuen Ausgabe burch Benugung ber Barianten einer vortrefflichen Parifer Handschrift (Coislinianus Nro. 133) an gar vielen Stellen verbeffert worben ift. Diese Sandfdrift haben im Sahre 1827 bie beiben Berren Conftaus tin Schinas und Moris Dinber auf Riebuhr's Beranlaffung forgfaltig ju Paris verglichen. Ueber ben Werth ber handsdrift und ihrer Bergleichung außert ber Derausgeber p. VI: Praecellit autem liber Coislinianus tam longe ceteris omnibus, et curae a duumviris illis huje libro excutiendo datae constantia et fides tantopere levitatem et socordiam corum superat qui reliquos inspexerunt, ut Theophanes nunc demum firmum fundamentum nactus esse pere praedicari possit. Nam innumeris locis ex libro Goislipiano vitra omnem dubitationem veram scriptoris manum restitui saepissime eius unius secutus auctoritatem, haud rare accedentibus aliorum, inprimis Peyreziani et Barberiniani, suffragiis: cumque ducis nostri praestantiam saepe in locis impeditissimis expertus essem, etiam in levioribus rebus illi morem gerere hand dubitavi. Bielleicht wurde jedoch biefer Cober wenigstens nicht in biefem Grabe vortrefflich erscheinen, wenn die übrigen mit gleicher Sorgfalt veraliden maren, flatt bag nur hier und bort etwas aus ihnen von ben Parifer herausgebern verzeichnet worben ift. Das ber burfen foldje, weldje funftig noch Belegenheit haben,

andere Sandichriften einzusehen, Die Mube einer Prufung fich boch nicht verbrießen laffen, wenn auch die Ausbeute nicht bebeutend mehr ausfallen wirb. Denn an manchen Stellen lagt auch diefer Ruhrer nebst ben übrigen ben Berausgeber im Stiche, und folchen fann einstweilen nicht anbers als burch Conjectural = Rritit geholfen werden: Ubi (Classen a. a. D.) omnium librorum lectiones nondum incorruptam scriptoris manum exhibere videbantur, coniectura verum assequi conatus sum. Naturlich ist aber babei große Sorgfalt anzuwenden und in jedem einzelnen Kalle, wo etwas Unangemessenes sich barzubieten scheint, erft bie Rrage zu stellen, ob biefes bem Schriftsteller felbst ober feis nen Abschreibern zur Last falle. Sr. Classen hat biefe Rudficht bei feinem Theophanes nicht vergessen: cui (coniecturae) tamen parcius indulsi, haud ignarus in tali scriptore neque sermonis puritatem neque concinnitatem sententiarum esse quaerendam. Sed ea, in quibus pravus sequioris aevi usus pel pinaue hominis ingenium ab antiquis artis et linquae praeceptis deflexit, in indicem graecitatis referre quam inconsiderato iudicio ad priscam normam refingere malui.

Br. Claffen hat wirklich nach Diesen richtigen Grundfaten die Kritit in ber Recension bes Tertes ausgeubt. Rur in wenigen Stellen icheint er und in ber Conjecturals Rritif zu weit und in einigen anderen nicht weit genug gegangen zu fein. Wenigstens Gin Beleg aus bem Unfange bes Wertes für bas Gine und bas Anbere mag hier Plat finden. Bor dem Proomium fteht als Ueberschrift in den handschriften Θεοφάνους άμαρτωλού μοναγού ήγουμένου τοῦ 'Αγροῦ χρονογραφία, und diese Ueberschrift hat der neue Berausgeber, in Uebereinstimmung mit feinen Variser Borgangern, aber auch im Widerspruche mit ber neu verglichenen guten Sanbschrift, gegen folgende umgetauscht: Τοῦ ἐν ἀχίοις πατρὸς ἡμῶν Θεοφάνους cet. Aus ber Ans mertung bes neuen Ebitor unter bem Texte fann ber Lefer nicht einmal entnehmen, daß er es hier mit einer Conjectur gu thun habe: benn es heißt bort: rov er ay. narg. ju.

om. A. (bas ist ber codex Coislin.), sin quo legitur Osopaνους άμαρτωλου μοναχού ήγουμένου cet. Danach fonnte Jemand fogar auf bie Bermuthung 1) gerathen, bag bie übrigen Handschriften mit ber Lesart bes Tertes übereinstimmen. Allein Diese ist nichts weiter als eine Bermuthung Goars, wozu fich biefer entschloß, weil er Mergerniß baran nahm, bag ber heilige Theophanes ben Ramen eines Sunders führen follte. Aber warum wollen wir biefem einen Ramen entziehen, ben er fich in feiner Demuth felbit gegeben hat ? Goars' Motive zu ber Aenberung lauten fo feltfam, daß wir fie mit feinen eigenen Worten hier anfuhren: Beatitatis possessae titulum, sanctique nomen operis huiusce titulus a me, fateor, perbo solo immutatus auctori Theophani ascribit. Sed nec mutationis inductae poenitet: quem etenim virtutum facinoribus praeclaris, difficilique et insigni fidei testimonio perfunctum et sanctos inter adlectum caelitum honoribus, anno quoque redeante, Orientalis ecclesia celebrat, hunc ego, iuratus quantumois mss eius exemplarium sectator futurus et exceptor fidelis, abiecta O e oφάνους άμαρτωλοῦ, prout illa nullo cum discrimine proferunt, appellatione indigitandum mihi neguaguam potui persuadere. Quod sibi mutuo monachi Orientales, Theophani monacho praestiti. Illi άμαρτωλούς privatim ac passim se quique professi, áyious invicem se salutant: ita est et mihi (eine sonderbare Rritif!). Quae Geogavous opus hoc testantur exemplaria, άμαρτωλού pariter asserunt. Quid tum? quem ecclesia sanctum colit, cuius coelo et immortalitate dignas actiones lego, laudo, refero ad eius operis limen, eundem ego erga litterulam religiosus, erga Coelites iniuriosus, inter ecclesiae patres & y 10 v si minime recensuissem, ne impietatis arcesseres, Christiane lector,

<sup>1)</sup> Um einer solchen irrigen Boranssehung vorenbeugen, mußte die Ammertung lauten: τοῦ έν άγιοις πατρ. ήμ. Θεοφάνους Goar: codices Θεοφάνους άμαρτωλού.

verebar. Verborum istur ipsorum, Geogávevç duagrador vice, rox so dyioiç narods hus substituendum ratus sum. Theophanes schrieb seine Jahresgeschichte nicht als Heiliger, sondern als sundiger Mensch, wie er sich in der Demuth und Einfalt seines Herzens selbst genannt hat. Es wird aber seiner Wurde als Heiliger gewiß keinen Abbruch thun, wenn wir diese achte Benenmung unverdndert bestehen lassen. Nichts ist gewöhnlicher, als daß Monche, Bischose und Priester and der alten Zeit sich solche Demuths-Pradistate beilegen. So nannte sich, um von vielen andem zu schweigen, der falsche Isvor: Isidor peccator.

Die der neue herausgaber in der vorigen Stelle von ber Confectural-Pritif zur narechten Zeit Gebrauch gemacht bat, fo hatte er nach unferem Ermeffen in ben Worten p. 9, 6. einer Bermuthung von Combefis im Texte einen Plat einraumen tonnen. Dort ift unmittelbar vorher bie Rebe von der großen Berfolgung ber Christen unter Diofletianus und Marimianus, und bann beift es weiter : neoi ών τις έπεργόμενος την δενάβιβλον της έκκλησιαστικής ίστορίας Εύσεβίου του Παμφύλου είσεται. Darüber bemerkt Combesis in feinen notis posterioribus richtig, bag berjenige, welcher fo febreibe, vorausseten laffe, die Kirchengeschichte bes Ensebius bestehe aus acht Buchern, ba fie bekanntlich ge hn enthalt. Theophanes tannte aber jenes Wert bes Eusebind an gut, als daß wir ihm einen folden Gerthum gutramen burften. Dagu fommt, bag Ensebius gerabe im achten Buche über die Christenverfolgung unter ber Regierung des Diofletianus berichtet. Daber bat Combelis wewiß Recht, wenn er vermuthet, daß ber Kehler rop donn-Bishov and verkehrter Aufthung von wir of sishov, b. i. την ογδόην βέβλον, entftanden fei, und biefe Bermuthung ist so sicher, daß sie in den Text aufgenommen zu werben verbiente. Obgleich bie Behandlung noch mehrer anderer Stellen Beranlaffung zu ahnlichem Widerspruche (und wie ware bas auch anters ju erwarten, praesertim opere in tanto?) barbietet, fo barf boch behauptet werben, bag burch

den Fleiß und die besonnene Kritik des neuesten Herausgebers der Tert des Theophanes zum erstenmale eine zuverlässige und lesbare Gestalt erhalten habe, und daß Jeder, der diesen Geschichtsschreiber benutzen will, ihn in der Bonner Ausgabe lesen musse.

Es ift noch Giniges über Die einzelnen Stude beiber Bande zu berichten. In bem ersteren folgt nach ben Borreden bes neuen Serausgebers und bes Krang Combefis ber Griechische Tert und die kateinische Uebersetzung ber Vita und laudatio des Theophanes (S. XIII—XLII.) pon einem ungenannten Brantinischen Monche, Beides aus ber Parifer Ausgabe, ber Griechische Tert jedoch mit Berichtigung einiger Sprach- und Druckfehler. In ben handschriften ber Chronographie findet fich biefe Lobrede nicht : Combefis erhielt eine Abschrift berfelben aus einer Benetianischen Handschrift, und zwar burch Bermittelung bes Carbinals Barberini, auf beffen Beifung nach vielem Guchen endlich ber Driginal-Text zu Benedig in ber St. Marcus-Bibliothet entbedt murbe. Demnachft ift bas auf ben 12ten Marg lautende Officium des h. Theophanes in beiden Sprachen ebenfalls aus der Pariser Ausgabe (S. XLHI - LIV) abgebrudt. Den gangen übrigen Theil biefes Banbes (S. 1-786) nimmt ber Tert und die Lateinische Uebersetzung der Chronographie bes Theophanes ein. Zwischen beiden stehen bie Barianten bes neu verglichenen codex Coislinianus, forgfältig und zur leichten Uebersicht verzeichnet, ferner eingelne Lesarten aus ben feche Sanbidpriften, welche bie erften Frangbuiden Berausgeber benutt, aber ihre Barianten nur unvolltandig hinter bem Griechischen Texte, mo fie nicht leicht nachgesehen werden, erwähnt haben. Die Lateinische Uebersetzung hatte nicht abgedruckt zu werden brauden, und baburch wurde an Raum und Roften ein Bebeutendes erswart worden sein. Denn selbst diejenigen Lefer, welche des Griechischen unfundig and, konnen sich burch Benutung ber aussihrlichen Lateinischen Ergerpte bes Unastaffus aus Theophanes, welche im zweiten Banbe mitge136

theilt werben, helfen. Dag aber ber Gleichformigfeit ber ganzen Sammlung ein foldtes Opfer gebracht werbe, icheint nicht billia.

Die Anmerfungen von Goar gur Chronographie bes Theophanes konnten erft im zweiten Bande (G. 291-565) und die nachtraalichen von Combefis ebendaselbit (S. 566-668) eine Stelle finben. Diese Roten find theils fritischen und sprachlichen, theils geschichtlichen Inhalts. Biele von ihnen leiden an unerträglicher Beitschweifigfeit. namentlich bie von Goar verfaften. Bur Probe bavon mag die oben aus Goar mitgetheilte Stelle bienen. Eine burchaangige strenge Redaction berselben, welche ihren mefentlichen Gehalt beibehalten, ihren Umfang aber auf ein Drittel befchrantt hatte, mare fehr ju munichen gewesen.

Den ersten Theil bes zweiten Banbes (G. 6-288) fullt die Historia ecclesiastica ober Chronographia tripartita bes im neunten Sahrhundert lebenden Unaftafius Bibliothecarius aus, b. h. furze Excerpte aus Ricephorus, aus dem Syncellus, und ausführliche aus Theophanes. Den Abbruck berfelben aus ber Parifer Ausgabe bes Rechtsgelehrten Fabroti hat Imm. Betfer besorgt, und zwar ohne Benutung neuer fritischer Sulfemittel. Daher ift in bemfelben nur bie Interpunction an manchen Stellen berichtigt, und an fehr wenigen eine auf Bermuthung Beffers beruhende Lebart erwähnt ober in den Text aufgenommen.

Eine fehr willtommene Bugabe find endlich zwei Regifter jum Theophanes. Das erftere (vol. II. S. 669-683) ift ein von Claffen verfertigter Index grammaticus, in quo rariora vocabula magnam partem ex sacrorum librorum usu translata notantur. Dieser Inder ift fehr zweckmaßig angelegt und im Wefentlichen vollstanbig. und bort werben bie Stellen ber h. Schrift, aus welchen feltene Ausbrucke entlehut find, in Rlammern beigefügt. Um Schluffe beffelben find die auffallendsten Abweichungen des Theophanes vom flassischen Sprachgebrauche unter einzelnen

Anbriken zusammengestellt, zum Beispiel genitivi absoluti praeter morem positi, ober genitivi infinitivorum sive (es muß sine heißen) copula verbis adhaerentes, u. s. w. Auch werden die von Theophanes citirten Schriftsteller ebendaselbst namhaft gemacht.

Das andere Register (S. 684—748) ist ber von Combe fis verfertigte Rerum et verborum in Theophanis Chronographia praecipue memorabilium index. Diesem mochte man allerdings noch eine weitere Nachhulse wunschen, als diejenige ist, welche ihm dadurch geworden, daß seine Seistenzahlen der Bonner Ausgabe augepaßt sind.

De disciplina arcani, quae dicitur, in ecclesia christiana origine. Commentatio, quam etc. scripsit R. Rothe. Heidelbergae. 1841.

Ueber diesen Gegenstand sind in neuerer Zeit wieder Untersuchungen angestellt worden. Ob die Wissenschaft dabei viel gewonnen hat, mochte schwer zu behaupten sein Frommann's (Jena 1833) Arbeit ist, wie sie eben ein junger vorlauter Doktorandus zu machen pslegt, und andere Abhandlungen wollen wir stillschweigend übergehen. Die vorliegende Untersuchung dagegen ist eine tüchtige Arbeit, und selbst da, wo wir anderer Meinung sind, mussen wir den Forscher anerkennen, der die Begriffe klar zu sondern und seltzustellen sich bemüht.

Das Christenthum unter Inden und Heiden erwachsend, bald nach der Zerstörung Jernsalems mit dem Judenthume verwechselt, deshalb als staatsgefährlich und emporungssuchtig anrüchig, überwacht und verfolgt, hatte durch seine Stellung im Gesammtleben gleich von Anfang eine Borsicht und ein gewisses Geheimthun im Worte und in der Zulassung zur Gemeinde nottig, sich vor Berrath an die Heiden sicher zu stellen, und dieses Geheimthun im Worte

und dieses Berhallen por den noch lebrbedurftigen Katechumenen hat bas Rebzehnte Sahrhundert in feinen gelehrten firchlichen Streitigfeiten unter bem Ramen disciplina arcani gusammengefaßt. "Mit Worten lagt uch trefflich ftreiten", fagt ber Dichter, und biefer Spruch bewährte fich auch bier. Statt bas Leben ber alteften Chriften und befsen Nothwendiakeit aus der damaligen Sachlage zu erforichen , bielt man fich am Morte und legte fo viele Grillen binein, als man felbit Partheilaunen hatte. Unfern Berfaffer fann diefer Bormurf nicht treffen, sondern gleich (S. 1.) stellt er fest, bag bas Beheimthun feine Bebeimlehre (theologia arcana) nach Urt ber heibnischen eroteris schen und esoterischen Verfahrungsweise gewesen (bie bem Beifte bes Chriftenthums, feiner gleichen Berechtigung vor Gott und feiner gleichen Erlofung vollig widerftrebt), fonbern vielnicht eine Ausschliefung von allem heiligen, bevor man hinlanglich belehrt und in ber Gefinnung erfannt worden. Oder mit andern Worten por ber Taufe ließ man feinen zu ber Darbringung und ben h. Gaframenten zu. buldete nur ein guhorendes, aber fein thatiges Mitglied, entlieft baher ben Ratechumenen bei ber That, b. h. bem Wenn R. nach bem Standpunkte feiner Rirdye nur die Taufe und das Abendmahl neunt, zu welchen die Ratedyumenen nicht zugelassen wurden, so ist hier nicht der Det, barüber ju ftreiten ; benn es tonnte genugen, ju fagen: bas alteste Christenthum that geheim vor jedem Richtgetaufs ten; benn bie Taufe mar bas Thor gur thatigen driftlichen Gemeinschaft. Wie aber und mann entstaud biefes Geheimthun ? Rurg, aber bundig zeigt R., wie Die Deimung bes Genfers Cafaubon und feiner Rachtreter, Die an altheidnische Molterien benten, aben so wenig Stich balt, als Krammanns Ableitung vom judischen Droselptenwesen. Usber bas Bann ift bie Frage nicht fo leicht entschieden. R. bemerk (6. 2.) richtig, daß bas Geheimthun wofentlich mit ber Gineichtung ber Lehrlingoftufen (bem Ratechumenate) zusammenhänge, und zeigt (S. 3.), wie das Katechumenat

bei dem Marturer Justinus und Irenaus beutlich, bei Tertullian offenbar auftrete, ja fein fruberes Dafein megen ber Nothwendigkeit hochst mahrscheinlich sei. Dann wird (S. 4.) nachgewiesen, wie ber Ratechumene, obgleich noch nicht getauft, bennoch zur driftlichen Gemeinde, wenn auch nicht als thatiges Mitglied, gerechnet marb. Gine Sache, Die sich eigentlich eben so von felbst versteht, als daß jest bei veranderten Lebenszuftanden, fehlenden Seiben, alfo auch fehlender Kurcht vor ihnen, ihrem Berrathe und Rudfall , baher fpater gestatteter Rindertaufe, biefe Rinder gur driftlichen Gemeinde gerechnet werden, obaleich fie thatia ihr Christenthum noch nicht beweisen konnen, ba es ja ein Wahnsinn sein wurde, um driftlicher Wortflauberei willen we bavon auszuschließen , indem Eltern , Baterland , Erzies hung und ber gange Lebensverband fur bas fünftige Chris stenthum bem unmundigen Täuflinge Burgschaft leisten, und bas alte Ratechumenat eben nur biefe Burgschaft und Sis derstellung ber driftlichen Gemeinde bezweckte. Satte ber alte Katechumene seinen Namen auf die Lifte eintragen laffen als Mundigen , hatte man ihm die Sande aufgelegt und ihn mit bem Krenze bezeichnet, fo mar er ein Chrift. wenn auch ein lehrbedurftiger, ber fich num erft bewahren mußte, ehe die Taufe ihn als thatiges Mitglied und als Darbringenden, baber auch an bem Opfermable Theile nehmenden, juließ. Ueberhaupt ist es Schabe, baß man bei solchen Untersuchungen, die in anderer hinsicht gar ehrenwerth find, sich zu fehr an bem Worte und an den Zeuge nissen festklammert, Ratt bie Lebenszustande ber bamaligen Zeit, Die Berwickelungen mit ben Beiben, Die jest fast unglaubliche Frommigfeit, Aufopferung, Sittenreinheit. Dulda samkeit ber ersten Christenwelt barzustellen, woburch manches von selbst somnenklar sich herausskellen wurde, warüber jett vielfach gehadert wird. Die Katechumenen = Berfassung fin= bet ibre volle Bedeutung nur in den ersten driftlichen Rustanden, und muffte mit den veranderten Weltzuständen fich eben mit andern, zumal feit bas Beibenthum verschmand,

um beffentwillen die Absonderung ber Lehrlings = und Prufungoftufe eingeführt mar. R. lagt allerdings Diese Beranberungen nicht unbeachtet; allein ich zweifle, ob fie von ber Beit eines Juftinus bis Drigenes fich fo icharf gefonbert nachweisen laffen. Mit ber erften Ermahnung eines Schrif-Rellers tritt nicht auch zugleich die Sache zum erstenmale ind Leben, und wie bie außern Berhaltniffe ber brei erften driftlichen Sahrhunderte fo ziemlich Diefelben blieben, fo ist auch mahrscheinlich bas Ratechumenat unter Drigenes baffelbe, wie es feit ber Ureinrichtung bestanden. lich aber ift die Belehrung di' avayrwouatwr zai dia two elç adrà dinyhoswo ursprunglich; benn was ist ein Ratedumene anders, als ein Lehrling? und wodurch belehrt man anders, als burch bas Wort, aus ben heiligen Schriften (avayvoouara) und ihre Erflarungen ober Ergahlungen baraus (dinynosis) ? Das nioreveir und nei-Jeogai bes Justinus mar auch auf feine andere Beife moglich, und fragen wir bei Tertullians pariter audiunt: quid audiunt? fo wird auch wohl fein anderes Ergebnis fich finden laffen. Das zu scharfe Sondern bringt in folschen Dingen mehr Unklarheit, als Klarheit hervor, und verwirrt oft die Begriffe, ftatt fie aufzuhellen. Naturlich in einzelnen Kallen mochte bie alte, freier fich bewegenbe Rirche nach ber jedesmaligen Sachlage eigenthumlich verfahren, 3. B. ben Lehrling einzeln langere ober furgere Beit Bu unterrichten; allein wer wird fich getrauen, hier Bestimmtes feststellen zu wollen ?

Mit S. 9. schließt R. seine Darstellung des Katechusmenates, geht zur eigentlichen Sache über, und stellt dar, wie man das alte Christenthum in ein eroterisches für den Katechumenen, in ein esoterisches für das getaufte thätige Gemeindemitglied theilen könne. Die ganze Darstellung ist schon und klar; aber überlegt man, was für Boses Rasmen oft angerichtet, und wie die Menschen meist mit ihnen sich begnügend angewöhnte Begriffe hineinzutragen pflegen, so wird man eso sund eroterisch gerne vermeiden, die an

orphische, puthagorische Schulen, Eleufinien, Rabeiren u. f. w. erinnern, bem Christenthume aber fo fremt bleiben follten, als fie ihm eigentlich find. Wenn Lufianos, Relfos und andere Beiden nach ihrem Standpunkte an Geheimniffe bachten, fo ist bies ihnen nicht zu verargen ; aber bas Christenthum felbst hat ja fo schone Ramen: Lehrlinge (Ratechumenen), Zöglinge, fur welche ber Pabagogus gefchries ben marb, Borzubereitende, benen Gufebius feine napaσχευή midmete, Buhorer, Tauflinge (φωτιζόμενοι), Getreue, Bewährte u. f. w., bag man ber heidnischen Benennungen wohl entrathen fann, besonders da leicht falsche Begriffe sich ihnen zugesellen. Allerdings konnte man einwerfen, und R. hat es S. 10. grundlich bargethan, wie die alten Rirchenlehrer felbst folcher Worte, wie: initiationes, releiούσθαι, τελεταί, μυστήρια, μυείν, αμύητος und ahnlicher Ausbrucke fich bedienen; allein man bebenke, fie mußten bie Sprache bes Lebens reben, und bas Beibenthum mar noch lebenbig; alfo um verständlich zu fein, gebrauchten fie Worte, die fur uns blofe Schalle find.

Der Berfaffer behandelt nun (S. 11. bis zu Ende) bie wichtige Frage: wann ift bie disciplina arcani aufgetommen ? Aeußerst lichtvoll und bestimmt ist die Darstellung gehalten, fo bag wir fie langer gewunscht hatten. Das Ergebniß ist; bie doctrina arcani tauchte (S. 14.) um bas Jahr 170 n. C. in ber Rirche auf, bilbete fich ftrenger aus, und nahm mit bem Deffentlichwerben bes Christenthums nothwendig eine andere Gestalt an, ba bas Geheimthun nicht mehr noth that. Diese Darstellung hat vieles fur fich ; jedoch erlauben wir und folgende Bemertungen. lerbings scheint in ben erften Zeiten bes Chriftenthums noch von feiner disciplina arcani die Rebe fein zu tonnen. Rach ber Apostelgeschichte und ber Ausgiefung bes h. Beiftes wird (Rap. II.) offentlich gepredigt, biejenigen, welche bas Wort der Verfünder annehmen, laffen fich taufen, ohne bes Ratedyumenats zu bedürfen; Petrus (X. 48) und Philippus (VIII. 38) taufen ebenfalls, ohne eine Borftufenzeit bes

Unterrichtes zu verlangen. Daß aber bemungeachtet bas Beheimthun auch fchon zur Avostelzeit Statt fant . ift einerseits baraus flar, bag fie ihren eigenen Bersammlunasort hatten, wo sich die Glaubigen zum Brobbrechen versammelten, andrerseits auch sammellich sich im Tempel hatten versammeln konnen. Roch weniger wurden fie unter ben Augen ihrer Keinde ihre Gemeinde nebst Almosenvflegern, Berwaltern bes gemeinsamen Gutes u. f. w. haben ordnen burfen. Daß auch die Geheimlehre, wenn man fich fo ausbruden will, nach ben Stufen ber Erfenntniß ober Die katechetische Borbereitung schon fruhe bestand, zeigt Dau-Ins im ersten Korintherbriefe (III. 1.), auf welche Stelle fich auch Drigenes vorzäglich fintt.: oux nournone Laknoai θμεν ώς πνευματικός, άλλ' ώς σαρκικοίς ώς νηπίοις δυ Χριστώ, Γάλα ύμας επότισα, και ου βρώμα ουπω yao Adunaoge. all oute et vur duraoge. b. h.: Richt reben konnte ich mit euch wie mit Beiftigen, sondern wie mit Sinnlichen, die noch Unmundige find in Christus. Dit Mild nahrte ich euch (wie Rinber), nicht mit Speise (wie Erwachfene); benn ihr waret noch nicht stark genug bazu and feid es and noch nicht. Ich frage nun erstens: waren nicht alle Berfünder des Chriftenthums mit Paulns, beffen Borbild Gefet ward, in gleicher und ahnlicher Lage, alfo and au gleicher Bortrageweise gezwungen ? 3weitens mas wollen biefe Worte benn anders fagen, als mas wir spater scharfer ansgesprochen finden: ihr feib noch nicht fahig, bas Christenthum in seiner Reinheit, Die Gnabenmittel in ihrer hoheit aufzufassen, also mußt ihr zuerft bazu vorbereitet werben burch Lehre und Unterricht? Und bas heißt both in Bahrheit nichts anders, als wenn die fpatere Rirche fagt : um Chrift ju werben, ift bie Borbereitungeftufe bes Ratechamenate nothig.

Leiber ist ber erste erhaltene bebeutenbe Schriftsteller nach ber Apostelzeit Justinus der Martyrer, der (f. Zeitsschrift für Ph. 1841. Hft. I. S. 171) seine Rede i. J. 138 ober 139 n. C. verfaßte. R. folgert aus seiner Darstellung, daß zu seiner Zeit und bei fo ummwundener Sprache die disciplina arcani noch nicht so strenge gehandhabt worden. Wir find nicht biefer Deinung. Erstens namlich find in ber eigenthumlichen Zeitlage, ber ebeln Eigenthumlichkeit bes Raifers und Denters Grunde genug aufzusinden, die eine freiere Sprache gestatten konnten. Aweitens aber finde ich diese Sprache feineswegs so flar und mumwunden, als man annimmt, wenn mun fich nämlich in die Lage nicht eines Christen fest, sonbern in die eines Seiben, an ben doch die Rebe gerichtet war. Nach unserm Glauben war die Kirche feit ihrem ersten Auftreten zur disciplina arcani gleichsam genothigt. Daß sie aber spater, als ber Sas gegen bas Christenthum fich fleigerte, ftrenger warb und werben mußte, geben wir gerne zu als in ber Ratur ber Dinge begrundet. Aber eben fo mahr ift es, bag man nach Beit und Umftanben biese Strenge milberte. Diese Strenge konnte in einer Proving geforbert werben, in ber andern nicht, vor einem Raifer, por Gebilbeten iberhaupt brauchte man nicht bie Zurückhaltung zu beobachten, wie negen ben gemeinen, beibnisthen Saufen.

Areuler.

Das Reue Testament unsers herrn und heilandes Jesu Christi von Dr. Joseph Franz Allivli. In Folge hoher Bewilligung der hochwürdigsten Ordinariate von Würzburg und Paderborn aus der vom apostolischen Stuhle approbirten größern Ausgabe mit dem Texte ahne Roten besonders abgedruckt. Zweite Aussage. Landshut 1841. von Vogelsche Verlagsbuchhandlung.

Daß bie, vom herrn Dr. Miloli gefertigte, mit Anmertungen verfehene, beutsche Bibelübersegung von bem apostolifchen Stuhl genehmigt und von vielen beutschen Bischbfen empfohlen worben sei, ist ben Lefern diefer Zeitschrift befannt. Aus biefem Bibelwerke ist die Uebersetzung bes Renen Tesstamentes ohne die Anmerkungen besonders abgedruckt worden, und hat dieser Abbruck bereits die zweite Auflage erlebt.

Dbaleich aber obengenannte Bibelübersetung mit papitlicher Genehmigung erschienen ift, fo hat man bennoch jene Genehmigung biefer Ausgabe nicht porbrucen laffen. Und bieles ist in Uebereinstimmung mit ben Borschriften ber Rirche über bie Berausgabe von Uebersetzungen ber Bis bel in die Landessprache. Die Rirche genehmigt keine bloge Uebersetung ber Bibel in bie Landessprache, wenn dieselbe auch vollkommen getreu und richtig ware: sondern fie genehmigt fie nur bann, wenn biefelbe mit paffenben Anmerkungen und Erklarungen verfeben ift. Die rechtmas fige Auslegung ber h. Schriften kommt, nach katholischen Pringipien, nur ber Rirche gu. Ihrer Unficht gufolge ift bas Bolf im Allgemeinen nicht genugsam gebilbet, um bie Bibel richtig ju verstehen; es foll fie baher auch nur bann lefen, wenn fie ihm erklart wird. Das geschieht burch bie ben Uebersetzungen beigegebenen Anmerkungen. Die Rirche verbietet bas Bibellesen hiernach ihren Glaubigen nicht, sondern will nur die Miftbrauche des Bibellesens verhuten.

Jene Bestimmung und Ansicht ist auch in der Approsbation der Alliolischen Bibel festgehalten. Es heißt darin, "Seine Heiligkeit erlauben die Herausgabe unter der Boraussesung, daß die genannte Uebersetzung mit passenden Anmerkungen aus den h. Bätern oder gelehrten katholischen Schriftstellern begleitet sei, nach den Beschlüssen der heil. Kongregation des Inder vom 13. Juni 1787 und 23. Juni 1817."

Nachdem wir in dem Vorangehenden den Gesichtspunkt der Kirche bei dem Bibellesen festgestellt und die Grundsate angegeben haben, wonach diese Separat-Ausgabe zu schätzen, glauben wir dieselbe den Geistlichen zum Handgebrauche wegen der Bequemlichkeit des Formates empfehlen zu dursfen. Diese Brauchbarkeit wird durch das beigestäte Vers

zeichniß ber Spisteln und Evangelien auf alle Sonn = und Festtage bes Jahres nach bem romischen Megbuche noch erhoht. Daburch wird es bem Gestlichen erleichtert, sich biefer Ausgabe bei Ablesung ber Evangelien an Sonn= und Festtagen in ber Kirche zu bedienen.

Das Format ist sehr zweckmäßig gewählt; Druck und Papier befriedigend.

Die Episteln und Evangelien an allen Sonn- und Fest-Tasgen des katholischen Kirchenjahres und an besondern Festen der Didzese Limburg nach der vom heiligen Stuhle approbirten Alliolischen Uebersehung sammt den einschlasgenden Kirchengebeten. Frankfurt am Main, in der Ansbreckischen Buchhandlung 1839. 8. 335 S.

Das vorgenannte Evangelienbuch ist noch von bem, um feine Didgefe hochverdienten, nunmehr feligen Bifchofe von Limburg, herrn J. Wilhelm Baufch, herausgegeben und in der Didgese Limburg jum ausschlieflichen Gebrauche vorgeschrieben worden. Die Absicht, welche berfelbe bei biefer herausgabe gehabt, mar, "bem Curatflerus der Didgefe Limburg eine bem jegigen Sprachgebrauch angemeffene und gleichformige Ausgabe ber Episteln und Evangelien an ben Sonn = und Kesttagen bes Rirchenjahres in bie Bande ju geben." Obgleich es bas Wefen ber fatholischen Relis gion nicht beeintrachtigt, wenn die Evangelien und Episteln nach verschiedenen, wenn nur richtigen, Uebersetungen vorgelesen werben, so liegt es boch am Tage, bag auch hierin eine Uebereinstimmung munschenswerth ift, und es verdienen baher die Bemühungen bes gebachten Pralaten volle Anerkennung. Den Evangelien und Episteln find die einschlagenben Rirchengebete beigefügt. Der Anhang enthalt einige offentliche Gebete. Was biefe Rirchengebete betrifft: fo wird es gut fein, bei einer neuen Auflage die Uebersetung Beitfdr. f. Philof. u. fathol. Theol. R. g. III. 16 Beft. 10

derselben zu revidiren. Sie halt sich namlich vielfach selbst in der Wortstellung zu angstlich an das Original, und ersinnert daher daran, daß der Beter nur in einer Uebersetzung bete, was nicht sein soll; auf der andern Seite entsernt sie sich aber nicht selten ohne Noth von dem Urterte.

Der Druck ist bem Zwecke entsprechend und so groß, baß auch schwächere Augen benfelben ohne Anstrengung les sen können. Papier und Format sind gut und angemessen.

Ratholischer Hausprediger oder Betrachtungen über die vorzüglichsten Glaubens- und Sittensehren, zur Hausandacht an Sonn- und Feiertagen für den Bürger und den Landmann, verfaßt von J. G. Rugler, ehemaligem Seminar-Regens und Stadtpfarrer in Pfreimdt. Neu herausgegeben von Dr. Joseph Franz Allioli. Landshut, 1841. von Bogelsche Berlagshandlung. VIII. und 717 S. 8.

Bei der Beurtheilung von Buchern sowohl, als von Personen, ist es, um Misverständnissen vorzubeugen, rathsam, jedesmal den Maßstab anzugeben, den man bei der Schätzung zu Grunde gelegt hat. Beurtheilt man eine Person nach der Idee, so kann das Urtheil in mehrkacher Beziehung ungünstig ausfallen, während dieselbe Person, wenn man sie nach der Wirklichkeit und im Berhältnisse zu andern Personen beurtheilt, und in einem vortheilhaften Lichte ersscheint. Titins sehlt dies und sehlt jenes, um ein vollkommener, ein großer Mann zu sein; aber dennoch steht dieser Titins höher da, als tausend andre, höher, als die meisten seiner Zeitzenossen. Eben dasselbe gilt auch von Buchern. Wolken wir das vorgenannte nun nach der Idee beurtheisten, so wurde das Urtheil nicht sehr günstig ausfallen. Weber dennoch kann das Buch ein nütliches sein.

Richts ift schwieriger, als chriftliche Betrachtungen ju

fchreiben. Um gute driftliche Betrachtungen zu ichreiben, muß man bas gange driftliche Lehrgebaube in feiner Glieberung burchschauen, man muß bas Guftem ber driftlichen Dogmatif und Moral, man muß bie gesammte christliche Theologie fich vollkommen zu eigen gemacht haben. Wie überaus. schwer biefes fei, wiffen bie am wenigsten, welche am wenigsten von ber driftlichen Lehre wiffen; bas wiffen bie am besten, bie am weitesten in biefer Wiffenschaft vorgebrungen find. Aber ber gelehrtefte Theologe ift als folder noch nicht im Stande, Betrachtungen zu fchreiben. Um biefe zu fchreiben, muß er auch ben Menschen kennen, er muß ben Menschen burchschauen, er muß bas menschliche Berg in feinen geheimften Regungen tennen. Bas aber ift feltener, als mahre Menschenkenntniß ober richtiger, als Gelbitkenntniß? 216 jene Gelbstfenntniß, welche in ben Buchern von ber Nachfolge Christi herricht, und biefes Buch jum Gegenstand ber Bewunderung aller Bolfer gemacht hat? Wir murben wis ber unsere Ueberzeugung sprechen, wenn wir dem oben genannten Buche nach biefem Gefichtspunkte einen großen Werth beilegen wollten. Der Berfaffer hat weber bie Renntniß jener gottlichen, noch biefer menschlichen Dinge befessen, um Betrachtungen zu fchreiben, welche nach ber Forderung wiffenschaftlicher Strenge Betrachtungen genannt zu werden verdienten. Gigentlich find es auch feine Betrachtungen, sondern es find mehr nach Popularitat ftrebende religibse Abhandlungen. 3ch fage nach Popularitat ftrebende Abhandlungen, benn bie mahre Popularitat haben fie bei Weitem nicht erreicht. Man wird die mahre driftliche Popularität so lange auch nicht erreichen, als man sie bort nicht fucht, wo fie in ihrem bochften Glanze uns entgegen tritt, wir meinen in ber heiligen Schrift, und hier gang besonders in den Reden und Lehren des Seilandes.

Fassen wir den Hausprediger nach dem zweiten Gesichtspunkte ins Auge, so fällt unser Urtheil naturlich ans ders und gunstiger aus. Dennoch geben wir demselben vor vielen ahnlichen Leistungen den Borzug; es ist namentlich entfernt von jener süßelnden Lehre, die sich an die Stelle der gesunden katholischen Lehre drängen will; wir halten es für nüglich und brauchbar, aber nicht so sehr für den Landmann, denn die meisten Landleute in Deutschland wurs den den Hausprediger wohl nicht verstehen, als für einfache Landgeistliche, welche hier Material für ihre Predigten sins den und für gebildete, aber nicht durch Romanleserei verbils dete und überbildete Bürger.

Das Buch enthält in der Einleitung zwei Abhandlungen; die eine von der Rothwendigkeit und Möglichkeit der Betrachtung und die andere von dem Gegenstande, der Zeit, der Urt und Weise zu betrachten. Das Werk selbst zerfällt in drei Abtheilungen. Die erste enthält dreißig Abhandlungen über die Pflichten gegen Gott; die zweite enthält achtzehn Abhandlungen von den Pflichten gegen den Rebenmenschen, und die dritte enthält zwanzig Abhandlungen von den Pflichten gegen sich selbst.

Drud und Papier find gut.

Die Erlösung durch Gott; das ist: Leitfaden für Lehrer und Katecheten bei Unterweisung der erwachseneren Jugend in der christfatholischen Religion, mit Rücksicht auf die heilige Geschichte, bearbeitet von Ph. Grimm, Direttor der Liebfraukirche zu Frankfurt am Main. Erster Theil. Frankfurt 1840.

Vorstehendes Werkchen ist viel reicher an Inhalt, als die Ueberschrift desselben zu erwarten berechtigt. Es handelt in katechetischer Form nicht bloß über die Lehre von der Erlösung, sondern auch über die Erschaffung des Mensschen, den Urzustand und Fall desselben, über die Erbsünde und die Eigenschaften Gottes u. s. w., je nachdem die heislige Geschichte, welche durchweg zu Grunde gelegt ist, über die einzelnen Lehren zu reden Veranlassung gibt. Der Plan des Versassen, sowie der Zweck, den er durch seine Schrift

erreichen wollte, find jedoch nicht gang flar zu erfennen. Bollte man barüber nach bem Inhalte bes Buches felbit urtheilen, fo mare ber Bortrag ber biblifchen Geschichte mit Rudficht auf die Lehre ber Rirche bezweckt. Allein an manchen Stellen, g. B. wo über Gottes Gigenschaften, Die Erichaffung, ben Uranstand zu reben Gelegenheit tommt, will es scheinen, als ob bie Abfaffung eines Ratechismus bes Berfaffere Abficht gemesen sei, mogegen aber wieder bie für ein folches Lehrbuch unvollständige Darftellung einzelner Lehren, 3. B. über ben Urzuftand, Erbfunde u. a. ftreitet. - Sollte jedoch Letteres, wofür felbst ber Titel spricht, ber 3med bes Berfaffers gewesen fein; fo verbient bemerkt ju werben , bag eine fo ftrenge Ginhaltung bes Banges ber biblischen Geschichte ber Deutlichkeit eben nicht fehr forderlich ift, und auch manche, fur ben Lehrer wenigstens, ju beffen Gebrauch ber Leitfaben bestimmt ift, unnothige Wiederholungen, fogar Verwirrungen zur Folge gehabt hat. welche eine flare Uebersicht hindern und erschweren. Es ware deshalb bem Werfchen eine größere Gebrungenheit bes Inhaltes und eine ftrengere Gliederung nach einzelnen Materien zu munichen, wodurch feine Brauchbarkeit fur bie Schule und fein Ruten fehr geforbert murbe.

Außer diesen mehr die Form betreffenden Ausstellungen wird gerne anerkannt, daß das Werkchen sehr gute Ansichten in klarer Sprache vorträgt, und deshalb gute Früchte tragen kann. Am meisten haben die Bemerkungen, welche als Noten dem Terte beigefügt sind, angesprochen. Sie haben eine eigene Salbung; ihr Eindruck ist oft von großer und treffender Wirkung auf den Leser; sie zeugen von großem Eiser für die Religion und von fruchtbarer Weditation über die h. Schrift. Ihnen wünschen wir eine noch ausgedehntere Aufnahme, als diesenige ist, welche der Titel ihnen anweiset. Wir können demnach diese Schrift den Seelsorgern als einen sehr brauchbaren Leitsaden empfehlen, und wünschen, der Hr. Berkasser möge die Muße sinden, das Ganze bald zu vollenden.

Die Unfähigkeit bes herrn Prof. Senffart in Leipzig, wiffenschaftliche Werke über bas Alterthum zu lesen, zu verstehen und zu würdigen, erwiesen an seiner Rezension meiner Schrift: "Untersuchungen über die Religion ber Phonizier" in Gersborfs Repertorium B. XXIX. H. 3. von Dr. F. E. Movers, ordentl. Prosessor an ter Universität zu Breslau. Breslau 1842. gr. 8. S. 41.

> Nunc omnis moriar: nullaque pars mei Vitabit Libitinam.

herr Professor Senffart zu Leipzig hat an ber angeführten Stelle eine fehr ausführliche Rezension bes gelehrten Werfes von Movers: über bie Religion ber Phonizier, geliefert. Der Gegenstand ber Movereichen Untersuchungen ift in ein folches Dunkel eingehullt, bag es nicht befremben tonnte, wenn auch ber allerscharffinnigste und forgfaltigste Gelehrte Einzelnes nicht richtig gesehen hatte, und es murbe baber ein Berbienst fur bie Wiffenschaft und teinem achtungswerthen Belehrten unangenehm fein burfen, wenn solche Versehen durch die Rritik aufgezeigt und berichtigt worden waren. herr Senffart hat aber eine so ungunftige, fo absprechende Beurtheilung jenes Buches geliefert, baß das Urtheil, welches man sich bisher über die Leistungen bes herrn Movers gebildet, im ersten Augenblide baburch ganz erschüttert und umgestaltet murbe. Denn batte bas Alles feine Richtigkeit, was herr Senffart gegen Movers vorgebracht, fo mußte man Srn. Movers fur einen gang gewöhnlichen gelehrten Schmaber von ber via sucra halten. Dem ist aber nicht also. Hr. Movers hat in der vorgenannten Schrift bie Ausstellungen bes Brn. Senffart in einer so durchgreifenden Weise blofgestellt, baf herr Senffart in bem Gelehrten-Wesen nie mehr mit Erfolg wird auftreten tonnen, wenn es ihm nicht gelingt, sich gegen herrn Devers zu rechtfertigen. Dieses aber wird ihm fehr schwer gelingen, am allerwenigsten mit ben Baffen gelingen, beren er sich bisher in seinen gelehrten Streitigkeiten bedient hat. Denn das hat Herr Movers gezeigt, daß er nicht der Mann ist, der mit sich scherzen oder sich bange machen läßt. Es ist um so unbegreislicher, wie der Leipziger Gelehrte solche Wege von Reuem einschlagen konnte, da er bereits früher auf denselben so übel angelaufen, und er mit Herrn Dr. Ideler nicht viel freundlicher zusammengestoßen war, als er es jest mit Herrn Movers ist. Habent sua sata libelli, habent sua sata viri docti.

Erklärung sämmtlicher christlichen und jubischen Feste nach beren Reihefolge im Kalender. Frankfurt am Main bei Franz Varrentrapp. 1841.

Der Borrede zufolge will Berf. die Bedeutung der Feste auf ganz populäre, allgemein faßliche Weise vortragen, und gibt sich das Ansehen, als solle dabei die Gründslichseit doch nicht zu turz kommen. Wenn man nun aber die Arbeit selbst ansieht, so hat man nichts, als ein mageres Register mit durftigen Notizen, worin überdem noch manches Irrige vorkommt.

Größtentheils werden nur Namenerklarungen gegeben, hin und wieder wird auch etwas historisches beigefügt, was aber durchgängig nicht genügt. So führt er die Namen der Sonntage in der Fastenzeit und nach Ostern auf, als Invocavit, Reminiscere, Oculi u. s. w. und die ganze Erklarung besteht darin, daß er hinter dem Namen immer beisfügt: "von den Anfangsworten der Sonntagslection aus Ps. u. s. w.", was ganz unrichtig ist, da die Psalmen nie zu Lectionen gebraucht worden sind; zugleich verräth sich hier eine ziemlich große Unwissenheit, da es bekannt genug ist, daß die Benennung vom Introitus der Messe hergenommen ist. Ueberhaupt zeigt Berf. an manchen Stellen, daß er mit dem Gegenstande, wordber er handelt, nicht recht bekannt war. Im Ganzen sind wir der Reinung, daß die

Schrift füglich ungebruckt hatte bleiben können; ber Ruten, ber baraus gezogen werben mochte, ist jedenfalls sehr gering; bas Beste an dieser Schrift ist die Kurze; was kann aber auch auf anderthalb Bogen viel Wichtiges enthalten sein?

Hymni sacri et preces pro iuventute literarum studiosa catholica cum permissu vicariatus generalis Fuldensis. Fuldae sumptibus Müllerianis (ohne Jahredzahl, aber fürzelich erst burch ben Buchhandel verbreitet). Kl. 8. XII. 288.

Die alten, lateinischen Kirchen-Gesange, welche früher auf den Gymnasien allgemein üblich waren, sind in der letztern Zeit ziemlich außer Gebrauch gekommen; statt dieser hat man jett meist deutsche Lieder eingeführt. Wir sehen aber nicht ein, warum die Gymnasial-Schüler, die sich doch hauptsächlich mit der lateinischen Sprache befassen, nicht auch lateinische Lieder singen sollen? Wenn sie auch in den untern Klassen noch nicht Alles verstehen, so wird ihnen das Berständniss schon später, wenn sie weiter gekommen sind, aufgehen, und sie werden sich sogar beeisern, das, was sie noch nicht verstehen, verstehen zu lernen.

Unter diesen lateinischen Liebern befanden sich viele recht schone, die sich sowohl durch ihre treffliche Composition, als ansprechende Melodie auszeichneten; und wir mochten dieselben nicht gern in Bergessenheit gerathen sehen. Inswischen können wir doch nicht dazu rathen, daß ausschließlich nur lateinische Lieber von den Gelehrten-Schulen in Deutschland gesungen werden sollen; wir wurden nicht einsmal dafür sein, daß den lateinischen Gesängen auch nur eine überwiegende Borherrschaft vor den deutschen zugestanden werde. Wie es scheint, ist das auch jeht die geltende Ansicht über die Sache, daß lateinische und deutsche Lieder auf den Gymnasien nebeneinander gebraucht werden sollen. Daher zweiseln wir auch sehr daran, daß das vorliegende Buch in Deutschland eine große Berbreitung erlangen werde.

Auf jeden Kall aber verdient es von denjenigen, welche Intereffe am lateinischen Rirchengesange haben, berücksichtigt Daffelbe enthalt alte und neue Lieber, und ber jest zum ersten Mal gedruckten scheinen nicht wenige zu fein , ba wir auf viele gestoffen find , bie und vollig unbe-Bei einer Vergleichung mit ben fruber in fannt waren. ben Jesuitenschulen üblichen cantiones hat sich uns herausgestellt, daß beibe Sammlungen nur einige wenige Lieder miteinander gemein haben. Auch durch den in den Liedern herrschenden Beift unterscheibet fich bie gegenwartige Sammlung fehr von ber altern. In biefer befanden fich nebst fehr schönen Liebern auch viele, bie gar ju fußelnd und tanbelnd maren; die Lieder aber, die wir hier haben, find burchaanaig fehr ernst und murdig gehalten. Im Gangen find ber Lieber 187; zuerst kommen Lieber vor, Die taglich zu gebrauchen find, bann Lieber an ben Kesten bes herrn und mabrend ber Restreiten bas Sahr hindurch; bemnach Lieber auf Beilige im Allgemeinen und fur einzelne Refte ber Beiligen nach ber Reihenfolge bes Ralenbers; barauf Lieber über die letten Dinge bes Menschen; eine besondere Abtheilung bilben endlich die Deggefange, welchen bann noch Buflieder und Gefange beim Anfang und Schluffe des Schuljahres folgen. Den Liedern find einfache Melodien voraedruckt, und wird baneben auch noch hingewiesen auf ein besonders erschienenes Melodienheft fur mehrstimmigen Gesang und Draelbegleitung. Die auf bem Titel ermahnten Gebete find als Unhang beigefügt. Gie bestehen in Morgen=, Abend=, Deff=, Beicht= und Communiongebeten und einigen andern, die dem Berstande ber Schuler entspreden oder ihren Berhaltnissen angemessen find. Ueberhaupt hat bei ben Bebeten eine gute Auswahl stattgefunden. Preis bes Buches ift fehr maßig, bagegen aber find auch Druck und Papier nicht jum Besten; ber Druckfehler haben fich ziemlich viele eingeschlichen.

# Wissenschaftliche Erörterungen, Andeutungen und kirchenhistorische Nachrichten.

Lutherische Lehre in ber katholisch-theologischen Fakultat zu Tubingen.

In der Theologischen Quartalfdrift 1841 6. 1 ff. befindet fich ein Auffat von herrn Dr. Rubn in Tubingen unter der Aufschrift: Pringip und Dethode ber fpetulativen Theologie; an deffen Ende 6. 79-80 es heißt : "Die Urt und Weise, wie die Scholastifer den fpetulativen Begriff ju gewinnen fuchten, leuchtet am tlarften baraus hervor, wie fie Die Ginheit Det abfoluten und relativen Urfache in irgend einer zeitlichen Erscheinung ober Birtung gefaßt haben. Es ift 3. B. Die Frage, wie Das Beil, als Wirtung gefaßt , das in fich einige Produtt gottlicher und menfchlicher Kaufalitat fei. Thomas fagt \*) : Patet autem, quod non sic idem effectus causae naturali et divinae virtuti attribuitur, quasi partim a Deo, et partim a naturali agente fiat : sed totus ab utroque secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur instrumento, et principali agenti etiam totus. Go ift ein Beilewert, 3. B. der Glaube, gang als Birtung bes Menfchen ju begreifen, inwiefern es ihm eigen und überhaupt ein Bert ber meniche lichen Gelbstthätigfeit ift, und gang als Birtung ber göttlichen Gnade, inwiefern es ein beilfames ift. Auf folche Beife haben denn auch die ältern protestantischen Theologen die im Blauben enthaltenen Begenfage aufzulofen und zur Ginheit im Begriffe fortzubestimmen gesucht, wofür ich ftatt aller auf Quenftedt verweise, ber bas so eben angeführte Prinzip des Thomas gang ju bem feinigen gemacht hat. Er fagt \*\*): Idem effectus nec a solo Deo, nec a sola creatura, nec partim a Deo, partim a creatura, sed una eademque effi-

<sup>\*) &</sup>quot;Summa catholic. fid, cont. gentiles lib. III. cap. 70. ed. Rom. 1750, fol. 316."

<sup>\*\*)</sup> Systema theolog. p. 761. Man vgl. auch Schleiermacher's

cienti a totali a Deo, et a creatura producitur. Und über Diefes Pringip werden wir auch nicht hinaustommen, fo lange

es eine positive Theologie geben wird!"

Die Art und Weise, wie hier bas Beilewert (opus salutare sive actus salutaris) aufgefaßt wird, ift offenbar nicht in Uebereinstimmung mit dem 32. Kanon des Concilii Tridentini über Die Juftification, worin berjenige mit bem Unathem belegt wird, welcher fage: "Hominis iustificati bona opera ita esse dona Dei, ut non sint etiam bona ipsius iustificati merita." Denn wenn die guten, d. h. die beilfamen (ober boch vor Allem die beilfamen) Werte Des gerechtfertigten Menschen zugleich auch beffen gute Ber= Dienfte fein follen: bann muffen fie boch auch als folche (als beilfame Werte) von Dem Menfchen, freilich mit Bulfe der gottlichen Gnade, gewirtt fein, und fie tonnen unmöglich gang als Birtungen ber göttlichen Gnabe betrachtet werden. Auch heißt es in jenem Ranon weiter ausdrudlich, mit durren Worten : "Ipsum iustificatum bonis operibus, quae ab eo per Dei gratiam et Iesu Christi meritum, cuius vivum membrum est, fiunt, vere mereri augmentum gratiae, vitam aeternam, et ipsius vitae aeternae, si tamen in gratia decesserit, consecutionem, atque etiam gloriae augmentum." Benn die guten Werte von bem Gerechtfertigten felbft burch Gottes Gnade und Refu Christi Berdienst vollbracht werden, und wenn von demfelben durch diese Werke die Vermehrung der Gnade, bas ewige Leben u. f. w. wahrhaft verdient wird: dann tous nen Doch diefe Berte (verftebe : Die guten ober beilfamen Berte als folche) unmöglich gang als Birtungen ber götte lichen Onabe begriffen werden. Die Borftellung bes Beren Rubn von den beilfamen Werten muß alfo unftreitig als untatholisch bezeichnet und als echt tatholisch gerade Die von bemfelben verworfene jugelaffen werden: die Borftellung namlich, daß die Seilswerte Das Produtt oder Res fultat ber Bufammenwirkung ber Thatigkeit des Denfchen und ber gottlichen Gnade feien, und mitbin theils von dem Menschen, theils von Gott, ober richtiger: von bem Menfchen unter Mitmirtung der göttlichen Gnade vollbracht werden.

Aber der b. Thomas von Aquin lehrt doch über

Glaubenslehre 1. Bd. G. 250. und Imeften's Borlefungen über die Dogmatif 2, Bb. 1. Abth. G. 164.

٤

Diefen Gegenstand gerade wie Berr Rubn? Birflich? Der englifche Lehrer foll wirklich eine fo untatholische Lehre vortragen, als ihn herr Dr. Johannes Rubn ju Tubingen vortragen lagt? Und bas follen wir dem Deren Rubn auf fein Bort glauben? herr Rubn bat in feinen bieberigen Relationen über Undere nur ju große Blogen (um uns feines bartern Ausbruck zu bedienen) gegeben, als daß von uns verlangt werden tonnte, auf fein Wort bin ju glauben, daß der Doctor angelicus, den sogar ein ganger, von der Rirche approbirter Orden, von den Dominitanern felbit abgefeben, noch jest angewiesen ift, als feinen "Doctor" ju betrachten \*), in einer fo antitatholischen Unficht über Die Beilewerte befangen gewesen sei. Wir schlagen also das Wert des h. Thomas, woraus die von S. R. citirte Stelle genommen ift, auf und lefen, lefen - mas lefen wir denn da ? Wir tonnen faum unfern Augen trauen, mas wir da lefen. Rach der Darftellung des herrn Rubn follte man glauben, Thomas fpreche an ber angezogenen Stelle von ben Beilemerten und der Urt und Beife, wie fie ju Stande tommen. Aber nichts weniger ale bas; es ift von etwas gang Unberm die Rede. Der h. Thomas folgert lib. 3. cont. gentiles cap. 65. aus der Fürsehung, womit Gott nach cap. 64. Alles regiert, die Lehre, daß Gott alle Dinge im Gein erhalte: "Ex hoc autem quod Deus res sua providentia regit, sequitur, quod in esse conservet"; und hieraus folgert er cap. 66. weiter: "Quod omnia inferiora agentia non dant esse, nisi in quantum agunt in virtute divina"; und daraus tann wieder cap. 67: "Quod Deus est causa operandi omnibus operantibus", somie cap. 68: "Quod Deus est ubique et in omnibus rebus." In cap. 69. wis Derlegt Thomas Diejenigen, welche bieraus Die Folgerung Rogen: "Quod nulla creatura habet aliquam actionem in productione effectuum naturalium ita, scilicet quod ignis non calefacit, sed Deus causat calorem praesente igne", und daß es fich in ähnlicher Weise mit allen andern naturlichen Wirkungen verhalte. Cap. 70. endlich fucht Thomas nach uweisen: "Quomodo idem effectus sit a Deo, et a naturali agente". Bu dem Ende fagt er unter andern dafelbft: "In quolibet agente est duo considerare, scilicet rem ipsam quae agit, et virtutem qua agit: sicut ignis calefacit per

<sup>\*)</sup> Cfr. Ratio studiorum Societ. Iesu, regul. 2. profess Theol.

calorem; virtus autem inferioris agentis dependet a virtute superioris agentis, in quantum superius agens dat virtutem ipsam inferiori agenti, per quam agit etc."; und Schließt dann mit Den (von herrn Rubn citirten) Worten : "Patet autem, quod non sic idem effectus causae naturali et divinae virtuti attribuitur quasi partim a Deo, et partim a naturali agenti fiat; sed totus ab utroque secundum alium modum; sicut idem effectus totus attribuitur instrumento, et principali agenti etiam totus." Wer fieht nicht, daß in dieser Stelle von etwas gang Underm als von den Seilewerken und wie Diefe zu Stande tommen, Die Rede ift; daß bier namlich bloß davon die Rede ift, wie diefelbe Wirtung nicht nur theils ber natürlichen Urfache, theils ber göttlichen Rraft, sondern wie fie, jedoch in verschiedener hinficht, gang der natürlich en Urfache und auch gang ber göttlich en Rraft jugelegt werde - gang nämlich der natürlichen Urs fache, inwiefern fie eben von ber natürlich en Urfache bervorgebracht wird; und gang der gottlichen Rraft, inwiefern fie von diefer Urfache einzig mittelft ber ibr von Sott verliehenen Rraft hervorgebracht wird. Wie tann fich alfo herr R. für feine Unficht von den Beilswerten auf ben b. Thomas von Aquin berufen? Bezieht fich boch Alles, was Thomas sagt, zunächst nur auf natürliche Dinge und Greignisse oder auf das Raturleben; und spricht er ja nur in biefer Beziehung von einer nas hern und einer entferntern Urfache (Ururfache) und des ren Birten.

Fassen wir Herrn Ruhn's Ansicht von den Heilswerken näher ins Auge, so zeigt sich, daß dieselbe die orthodorstutherische die Ansicht von den guten Werten ist, wie sie sich in der Kontordiensormel ausgesprochen sindet; nur mit dem Unterschiede, daß nach orthodorlutherischer Lehre auch die besten Werte des Gerechtsertigten, inwiesern sie dessen und nicht des h. Geistes Werte sind, sünchaft oder doch unrein sind, daß aber H. Kuhn hiervon schweigt. Zum Beweise, daß Herrn Ruhn's Unsicht von den Heilswerten im Wesentlichen ganz identisch set mit der Lehre der Kontordiensormel, von den guten Werten des Gerechtsertigten, mögen aus den vielen hieher gehörigen Stellen der Kontordiensormel nur solgende zwei dienen. Solid. Declarat. II. de libero arbitrio (nach der Ausgabe der libri symbol. Ecclesiae Evangel, von Tittmann p. 512.) heißt es: "Praeterea in articulis Smalcaldicis haec leguntur: Et haec poenitentia in Chri-

stianis usque ad mortem durat: Luctantur enim cum reliquiis peccati in carne per totam vitam quemadmodum D. Paulus Rom. VII. testatur, se luctari cum lege membrorum suorum, atque hoc non propriis viribus, sed spiritus sancti dono, quod remissionem peccatorum statim seguitur. Hoc donum quotidie aliquid de reliquiis peccati expurgat, et in hoc incumbit, ut hominem vere mundum et sanctum reddat. Haec verba prorsus nihil de nostra voluntate loguuntur, neque dicunt, quod ea, etiam in renatis, aliquid ex sese operatur, sed omnia spiritus sancti dona adscribunt, quod hominem emundet, et de die in diem meliorem faciat; et ab eo opere vires nostrae propriae prorsus excluduntur." Und nach einigen Zwischenfagen (a. a. D. p. 513.): "Quamvis autem renati, etiam in hac vita, en usque progrediantur, ut bonum velint, eoque delectentur, et bene agere atque in pietate proficere studeant: tamen hoc ipsum (ut paulo ante dictum est) non a nostra voluntate, aut a viribus nostris proficiscitur, sed spiritus sanctus (ut Paulus ipse de hac re loquitur) operatur in nobis illud velle et perficere. Quemadmodum etiam alibi Apostolus hoc opus soli Deo tribuit, cum inquit: Ipsius sumus factura creati in Christo Iesu, ad opera bona, quae praeparavit Deus, ut in illis ambulemus." Rach der Konkordienformel find also die guten Werke als solche gerade wie nach herrn Ruhn gang als Werke des heiligen Seiftes zu begreifen, woran ber Menfch (nach vielen andern Stellen) höchstens einen materiellen oder förperlichen Antheil bat, welcher Antheil bemfelben aber auch gang anges bort: und frater (p. 519.) wird ebenfalls wie von S. R. Die Unsicht ausdrücklich verworfen: "Quasi homo conversus una cum spiritu sancto eo modo cooperaretur, quemadmodum duo equi simul una currum trabunt." Dag bert Rubn wirklich bas orthodore Eutherthum in diesem Punkte wolle, erhellet auch baraus, bag er fich auf protestantische Theologen und unter biefen auf ben echtorthodorlutherifchen Quenftedt beruft und benselben in ihrer Auffaffung der que ten Berte feinen Beifall gibt. Go mare benn ber Drofesfor der katholischen Theologie zu Tübingen, herr Dr. Rubn, puncto ter guten Werte ein echter Lutheraner, und nach feiner Berficherung foll und wird es auch bei Diefer lutherischen Lehre von den guten Werten sein Bewenden baben, so lange es eine positive Theologie gibt!!! Man könnte fich ju der Annahme geneigt fühlen, herrn

Ruhn sei die katholische Lehre von den guten Werken nicht klar geworden, er habe sich ungenau ausgedrückt. Allein diese Annahme ist schon deswegen unstatthaft, weil Hr. Ruhn in dem Obigen seine Ansicht mit aller Bestimmtheit und mit Nachtruck ausgesprochen hat. Aber es kommen noch neue Mosmente hinzu, welche diese Annahme nicht zulassen. Aehnliche Lehren über den Glauben und die guten Werke, wie sie herr Ruhn vorträgt, werden auch von Herrn Berlage in Münsster gelehrt. Herr Balber in Breslau hat bereits, um von andern Nachweisungen zu schweigen, in seinen Beiträgen ers klärt und bewiesen, daß die Glaubenstheorie des Herrn Berlage wohl gut lutherisch heißen könne, aber gewiß nicht katholisch\*). Herr Berlage und Herr Ruhn sind aber bekanntlich Geistesverwandte.

Wie ift hienach zu erklaren, daß herr Rubn, obgleich er in Der fatholifche theologischen Fatultat Profeffor ift, lutherische Lehren vorträgt? Beiß er nicht, mas fathos lifche Lehre ift; wie fann er benn die fatholische Lehre vortragen wollen? Beif er es aber, wie fann er noch fatholischer Profesior bleiben? Es find Diefes teine ungegründeten Unschul-Digungen, teine Berbachtigungen, teine boswilligen Berlaums dungen, die wir bier vorbringen, mir murden herrn Rubn dagegen vertheidigen; sondern es ift in dem voranftebenden Schwarz auf Weiß nachgewiesen , daß Berr Rubn Die lus therische, und nicht, wie er foll, die fatholische Lebre verbreitet; fein Leben Jefu verftößt überall gegen tie tatholische Lebre, ja es bebt das gange Chriftenthum auf. Man febe das Buch felbft, man febe die Regension im Ratholifen! Und bennoch ift und bleibt Berr Rubn Profeffor ber fatholis sch en Lebre! Man weise uns eine einzige Irrlebre nach. wie es herrn Rubn geschehen ift, und wir merten widerrus fen, wenn wir widerrufen konnen, ober fofort von einem Umte abtreten, welches wir mit gutem Gewiffen nicht mehr verfeben fönnen!

Tübingen. Im Sommerhalbjahre 1835 zählte die hies fige katholisch: theologische Fakultät 138 Studirende, und zwar 100 Inländer und 38 Ausländer. Im Sommerhalbjahr 1839 zählte sie 116 Studirende, und zwar 108 Inländer und 8 Ausländer. In dem gegenwärtigen Semesker zählte dieselbe Fakultät zusamsmen 70 Studirende, und zwar 65 Inländer und 5 Ausländer.

<sup>\*)</sup> G. Balper's Beitrage 2, heft G. 30.

### Der Gerold des Glaubens.

Unter Der nicht unbedeutenden Ungabl tatholischer Blatter giebt es leider nicht wenige, welche es fich jum Grundfate gemacht ju haben icheinen, jedwede Schrift ju loben, wenn fie nur einen außern Schein von Kirchlichkeit an fich trägt; dabingegen jedes Buch, welches von einer migliebigen Perfon herrührt, ju verdächtigen. Bie fich Diefes mit ber Doral verträgt, miffen wir nicht, ober richtiger, wir miffen febr wohl, daß es fich mit der Moral nicht vertragt. Der Lefer läßt fich durch folche Urtheile bestimmen, fich Diefes ober jenes Buch ju taufen. Ift es nun nicht unsittlich, wenn ich ein Buch lobe, mas fein Lob verdient, wenn ich den Lefer taufche, wenn ich ihn verleite, ein schlechtes, unnuges Buch fich anzuschaffen, wo er ein nütliches Wert fich anschaffen wollte? Ift es nicht, von allem andern abgefeben, unfittlich, wenn ich ein nügliches Buch verdächtige, bin ich nicht, verantwortlich für all das Sute, mas hatte gewirft werden tonnen, und mas nun unterbleibt? Und welche Nachtheile muffen für die tatholifche Lehre und Rirche nicht daraus bervorgeben, wenn alles Dberflächliche, Seichte, Absurde gelobt, Bediegenes bingegen Durch Die öffentlichen Blatter gurudgebrangt wird. Diefes Uebel hat bereits einen folchen Grad in Deutschland erreicht, daß es nothwendig eine Reaftion hervorrufen muß, und wir glauben und nicht zu irren, wenn wir annehmen, Diefe Reattion fei bereits in dem Berold bes Glaubens hervorgetreten. In dem Litteratur : Boch enblatte des Berolds Darf man wenigstens erwarten, auch folche Unzeigen und Bes urtheilungen von Buchern ju finden, welche nicht lobhudeln; welche einen gegrundeten Tadel enthalten. Wir haben einzelne, febr gut geschriebene Stellen und Artitel barin gefunden, welche gegen den bezeichneten Pharifaismus der fatholischen Preffe, oder gegen die Schlechte tatholische Preffe, wie der Bis Schof von Rottenburg fie neulich genannt bat, gerichtet find.

Wie wir über die Baader'sche Philosophie denken, brauchen wir hier nicht von Neuem ju sagen; aber Falschheit, Tücke, Phasrisäismus ist uns verhaßt, mögen sie auch gegen unsere Segoner gerichtet sein. Das bezeichnete Litteratur-Blatt des Herolds enthält in No. 43 v. I. 1841 auch eine Anzeige der letzten Druckschrift Franz von Baaders. hierin kommt folgende Stelle vor, welche den Seist des gelehrten Cätutianer, und die Folgen, welche daraus für die Rirche entstehen, sehr gut charakteristet. "Die Unwissenheit", heißt es hier "wir

meinen damit nicht einen Mangel an allerlei Erudition), ges ftaltet fich im Religiofen gar ju leicht jum achten Obscurans tismus, jur Wiffensschen; fie bullt fich dann bochmuthig in den Mantel der Frommigfeit, und macht fich mit allerlei fchies fen raisons breit, ale da find : Die Gefahren Der Biffenschaft, als ob die Unwissenheit und nicht noch viel bedenklicheren Gefahren aussette, fo bedentlichen, daß Sott, wie fie felber uns lehren, feinen eigenen Gobn gefandt bat, um die Menfchen über Gott und ihre Bestimmung ju unterrichten, und fie selbst fich doch erft auf die Schul = und dann auf die Lebrbant fegen; von der Unfruchtbarteit (!) aller Biffenschaft fur bas ewige Beil, mabrend fie bennoch felbft tatechefiren und dociren; von ber Liebe ju Gott, die beffer fei, benn alles Biffen, als ob irgend ein dentender Mann über Gott denten tonnte, ohne ihn, den Gegenstand feines Machdentens, ju lies Benn Diejenigen, welche ihr Beil in Unwiffenheit wirten wollen, es wirklich geistig bescheiben thun, so haben wir nichts dagegen; wenn fie aber bennoch fich ju lebrern ber Undern aufwerfen, fo muß mon gegen folche Bermeffenheit oder Demuthe Deuchelei Ginfpruch erheben. Die fromme Seele, welche, allen theologischen Fragen fern, die Seufzer ihres Bergens bei treuer liebung ihrer Pflicht jum himmel fendet, ift ein Gegenstand unserer tiefften Chrfurcht; ber Mann aber, der von der Rangel oder tem Katheder berab das "Wort Gottes" uns ju verfündigen pratendirt, und fich vermißt, im Beichtftubl den Richter unferer Gewissen zu machen, und feinen Geift nicht geweitet hat, und nicht gefräftiget in den Rämpfen des Beiftes, der begeht einen Frevel. Gelbft wenn Die Rirche Gottes nichts weiter ware als ein Regiment Gol-Daten, wie einige firchl. "Disciplinirer" ju glauben scheinen, wobei die driftl. Laienschaft ben gemeinen Soldaten reprafentirt, deffen gange Bestimmung und Berdienft es ift, bas ans geordnete Manover mit Fertigfeit ju vollziehen, und nach Commando nieder ju ichießen oder bochleben ju laffen; Die Pfarrer etwa Die Unteroffiziere barftellen, welche Die Recruten einererciren, und die Bischöfe Die Oberften, die vom Manover bereits etwas verstehen und die Disciplin erhalten follen, fo ware folche Praconifirung der Dentfaulheit noch gefährlich genug, denn wo wird man julest die Oberften hernehmen? Diefe auf die schönfte kirchliche Ordnung und Unterordnung gebaute Theorie fam uns immer febr plaufibel vor, und wir haben die Unbanger berfelben nur betlagt, daß ber liebe Bott ihnen den schlimmen Streich gespielt bat, Die Menschheit nicht

für diese Theorie zu schaffen. Wenn die Alugen und Gescheibten im besten Machen sind, das mißglückte Wert des Schöpfers in Ordnung zu bringen, so bricht ihnen ihr mühsames Wert auf einmal unter den Händen zusammen, indem es zusleht, wenn nicht an Soldaten, doch an der Tattit mächtigen Generalen und Offizieren gebricht, und nun das gut erercirte Heer von irgend einem widerspenstigen Rescruten zersprengt wird. Daran ist nun freilich nicht ihre Theorie und die so geschickt formirte Armee, sondern eben der tolle Kerl Schuld, der zur Unzeit dem Stock entkam, der sich nicht dressieren ließ, und auf dessen neu erfundenes Manöver die Armee nicht eingeübt war, als es zum Tressen gedieh.

Doch wir fommen von unferm Gegenstande weiter ab. als unfere Abficht mar; es ift in furgen Borten nur gu fasgen, bag Baaber bei feinen Bortragen und Grörterungen auf bem theosophischen Gebiete von Seite ber in firchl. 21ems tern Stehenden auf mehr Gleichgültigfeit, Diftrauen, ja offes nes Gegenstreben, als Wohlwollen, Anerkennung und Fordes rung fließ, und anstatt ibn ba, wo man ein Abirren beforgen ju muffen glaubte, durch die Bande der Liebe ju feffeln, lauerte man ibm auf ben Dienft, um ibn ju "baden". Wenn bas im Beifte ber fatholischen Rirche gehandelt, ja wenn es auch nur flug und verständig ift, so ju handeln, so wiffen wir nicht, was Unverftand genannt werden barf. Bie, bem Sünder, dem auf Irrwege Gerathenen wollet und follet Ihr nachgeben, um ihn ju gewinnen, und bie Rraftigften und Begabteffen glaubt Ihr durch Guer Berbalten reigen und hinaustreiben gu durfen? Das erlaubt Guer Gewiffen? Er hatte aber "behmuthig" fein, er hatte fich nicht "gefrantt", nicht "beleidigt" fühlen, er hatte fich nicht ergurnen follen. Ja wohl, er hatte tugendhafter fein follen als Ihr, Die Ihr Euch von der Uebung der Tugenden fo leicht Diepen-firt; aber wer berechtigt Guch benn, ben Menichen in bem ju versuchen, worin er verwundbar ift; die Rirche um jene feltenen Rrafte ju bringen, welche die Borfebung Mannern - verlieben bat ? Es ift eine fonderbare Curart, eine wunde Stelle badurch, heilen ju wollen, daß man fie reigt!"

## Meber den 3meck der Weltschöpfung.

Bufape ju heft 20. G. 76. Diefer Beitschrift.

Lactantius lib. de ira Dei cap. 13: "Si consideret aliquis universam mundi administrationem, intelligat profecto,

quam vera sit sententia Stoicorum, qui aiunt, nostri causa esse mundum constructum, omnia enim quibus constat, quaeque generat ex se mundus, ad utilitatem solius hominis accommodata sunt." Chryfostomus Serm. 65: "Bas nur immer vom himmel ichimmert, ftrabit und glangt; was nur immer bie Erde (aus) buftet in ben Blumen, schmedt in den Früchten, an den Thieren erfreut, ift aus Liebe ju uns gemacht, ift ju unferm Dienfte bestimmt." Homil. 62. in Matth.: ,,Alles, was fich unferm Auge darftellt, den himmel, Die Erde, Die Meere, Die Luft und mas fich darin befindet, alle Thiere, Pflanzen, Samen, hat Gott un fertwegen gefchaffen." Homil. 14. in ep. ad Rom.: "Unter allen fichtbaren Dingen ift vor Gott nichts bem Menschen gleich; benn feinetwegen schuf er den Simmel, die Erde und das Meer, und in ihm will er lieber wohnen als im himmel" \*). Augustin. de diligendo Deo cap. 3.: "Factus est mundus propter hominem ut ei serviret." S. Bernardus sup. psalm. 90: "Universa bona ista... pro quonam putas fuere producta? Cui putas? Nulli misi tibi." Rupert. Tuitiensis lib. 2, in genes. c, 11: "Recte in ultima hominis creatione cuncta collaudata sunt; nam et propter hominem cuncta haec sub firmamento coeli facta sunt."

Bu S. 80 gehören die beiden Stellen des h. Chrysoftes mus im 30. Hefte S. 229-30. Dazu noch folgende:

Theodoret in der 2. Rede über die göttliche Fürses hung (S. 44 der Feder'schen Uebersetzung): "Ihn (Gott) zwang nicht ein Anderer zur Schöpfung, noch war es Bedürfnis für ihn, erschaffene Dinge zu haben; sondern weil er gütig, über alle Maßen gütig ift, darum wollte er den nichteristirenden Dingen das Dasein mitteilen." Ioh. Damascenus lib. 2. de sid. orth. c. 2.: "Beil er also gütig, über die Maßen gütig ift, so war

<sup>\*) &</sup>quot;Sag' an, ist das Glorie? Also hatte er keine Glorie, bevor die Menschen, bevor die Engel, bevor die Erzengel erschaffen waren? Denn wenn dieses die Glorie ist, welche alle Glorie übertrisst, denn das bedeuten jene Worte: welcher über alle Namen ist; so hatte er, wenn er auch Glorie hatte, dennoch eine geringere als gegenwärtig. Deswegen also, um Glorie zu erlangen, hat er Alles erschaffen, nicht aus Güte, sondern weil er der Glorie bedürstig war, welche von uns ausgehen sollte? Seht ihr den Unsinn, seht ihr die Gottlossestellt?" Chrysost. Homil. VII. in ep. ad Philipp.

es ihm nicht genug, fich burch Gelbftanschauung ju genießen; fontern er wollte aus übergroßer Bute bas Das sein einiger Besen, denen er wohlthun und wele de er feiner Sute theilhaftig machen konnte: deswegen erschafft er aus Nichts alle Dinge 1c." - Aus austin de diligendo Deo cap. 3. nach ber oben angeführe ten Stelle Enarratio in ps. 39: "Quid? Maior crit gloria Deo, quia glorificas eum? Aut addimus gloriam Deo, quando ei dicinus, glorifico te Deus meus? Aut sanctiorem eum facimus, quando dicimus, benedico te, Deus meus? Ipse, quando nos benedicit, facit nos sanctiores, facit nos feliciores, quando nos glorificat, facit nos gloriosiores. facit nos honoratiores: quando eum glorificamus, nobis prodest, non illi." Serm. 380 in nativit, Ioan. Bapt.: "gloria Dei gloria nostra est. Quantum dulcius glorifica. tur Deus, tantum nobis prodest." Die Stelle des Ehomas v. Aquin fteht in ben Meletem. theol.

Die Kirche bekennt sich in dem Symb. Nicaeno zu dem Glauben an den Sohn Sottes: "qui propter nos homines et propter nostram salutem (also nicht propter suam gloriam) descendit de coelis" — worüber dasselbe gilt, was über dieselbe Lehre der h. Schrift auf S. 78 gesagt ist. — Das Conc. Trid. deutet dadurch, daß es unter den Endurgsachen der Justissication die vita aeterna auf den lesten Platsseht, an, daß diese auch endlich (finaliter) und lestlich

erreicht werden foll.

3.u G. 86. fatt bes von Linie 11 von unten an Gefage ten: "Aber will benn Gott gar nicht von den Menschen verehrt und verherrlicht fein? Das doch: aber nicht zu einem für ihn felbst guten 3 wede, sondern wie die Bater, j. B. Chrosostomus und Augustin, fagen, um unferts willen - Damit wir ju Defto größerer Liebe entbrennen u. f. w. Wenn nun aber auch Gott feinerfeits einzig unser Beil und unfere Studfeligfeit: für fich bagegen Dichts, burchaus Richts will, fo muffen boch wir, die wir mit fo vielen taufend andern Geschöpfen Die Früchte Diefer unbegreiflichen Gute genießen, wir unsererseits muffen uns auf tas mächtigste angespornt fühlen und auf das ftrengfte verpflichtet erachten, Diefen fo überaus gutigen Gott, obgleich wir feine Seligfeit nicht erhöhen fonnen, boch über Alles und einzig gu lieben und unabläßlich Loblieder feiner Berrlichkeit zu fingen. [G. die Stelle Des Catech. Rom. in den Deutschen Melet, theol. p. 62. Ildephons Schwarz fagt I. S. 200: "Wenn uns die Bibel besiehlt, Gottes Ehre zu befördern, so heißt es nichts anders, als wir sollen durch unser ganzes Betragen in Andern anständige Gesinnungen von der Gottheit hervorsbringen, ihnen zeigen, wie hoch wir ihn ehren, und also auch in ihnen ähnliche Denkungsart besestigen." 1 lebereinstimmend hiemit äußert sich Onymus Glaubenslehre d. kath. Kirche 1. Abth. S. 70.

Bu S. 87 Linie 11 bon unten: "Denn" — sagt Augustin l. 11. de civit, Dei c. 18 — "Gott murde niesmals, ich will nicht sagen irgend einen Engel, sondern nicht einmal einen Menschen, tessen Berderben er voraussah, geschaffen haben, wenn er nicht zugleich gesehen hätte, wie sie zum heile der Guten sich ordnen ließen." hiemit ist auch widerlegt der Rapport à Mr. l'évèque de Strasbourg

p. 42—3.

Wir wollen diesen Stellen noch eine aus dem liber sententiarum des Petrus Combardus hinzufügen. Es ist bekannt, daß an die 150 Kommentare über dieses Buch gesichrteben worden sind, und hierdurch hatte diese Unsicht alls gemein verbreitet werden muffen, wenn sie es nicht bereits geswesen ware.

Quod catholicum est, docet.

"Horum ergo et similium errorem spiritus sanctus evacuans, veritatisque disciplinam tradens, deum in principio temporum mundum creasse, et ante tempora aeternaliter extitisse significat, ipsius aeternitatem et omnipotentiam commendans. Cui voluisse facere est: quia (ut praediximus) ex eius voluntate et bonitate res novae existunt. Credamus ergo rerum creatarum caelestium, terrestrium, visibilium vel invisibilium causam non esse nisi bonitatem creatoris, qui est deus unus et verus. Huius tanta est bonitas, ut summae beatitudinis suae, qua aeternaliter beatus est, alios velit esse participes : quam videt et communicari posse, et minui omnino non posse. Illud ergo bonum, quod ipse erat, et quo beatus erat, sola bonitate non necessitate aliis communicari voluit: quia summi boni erat prodesse velle, et omnipotentissimi nocere non posse."

Quare rationalis creatura facta sit.

"Et quia non valet eius beatitudinis particeps existere aliquis nisi per intelligentiam, quae quanto magis intelligitur, tanto plenius habetur, fecit deus rationalem creaturam, quae summum bonum intelligeret, et intelligendo amaret, et amando possideret, ac possidendo frueretur. Eamque hoc modo distinxit, ut pars in sui puritate permaneret, nec corpori uniretur, scilicet angeli,
pars corpori iungeretur, scilicet animae. Distincta est
utique rationalis creatura in incorpoream et corpoream,
et incorporea quidem angelus, corporea vero homo vocatur ex anima rationali et carne subsistens. Conditio
ergo rationalis creaturae primam causam habuit dei bonitatem".

Quare creatus sit homo vel angelus.

"Ideoque si quaeratur quare creatus sit homo vel angelus: brevi sermone responderi potest, propter bonitatem eius. Unde Aug. in lib. de doctrina Christiana, quia bonus est deus, sumus: et in quantum sumus, boni sumus."

At quid creata sit rationalis creatura.

"Et si quaeratur ad quid creata sit rationalis creatura: respondetur: ad laudandum deum, ad serviendum ei, ad fruendum eo: in quibus proficit ipsa, non deus. Deus enim perfectus et summa bonitate plenus, nec augeri potest nec minui. Quod ergo rationalis creatura facta est a deo, referendum est ad creatoris bonitatem, ad creaturae utilitatem."

Brevissima responsio cum quaeritur, quare vel ad quid facta sit rationalis creatura

"Cum ergo quaeritur, quare vel ad quid facta sit rationalis creatura, brevissime responderi potest: propter dei bonitatem, et suam utilitatem. Utile nempe ipsi est servire deo et frui eo. Factus ergo angelus sive homo propter deum dicitur esse: non quia creator deus et summe beatus, alterutrius indiguerit officio, qui bonorum nostrorum non eget: sed ut serviret ei, ac frueretur eo, cui servire regnare est: in hoc ergo proficit serviens, non ille cui servitur."

Sicut factus est homo ut serviret deo, sic mundus ut serviret homini.

"Et sicut factus est homo propter deum, id est, ut ei serviret, ita mundus factus est propter hominem, scilicet ut ei serviret. Positus est ergo homo in medio ut et ei serviretur, et ipse serviret, ut acciperet utrumque, et reflueret totum ad bonum hominis, et quod accipit obsequium, et quod impendit. Ita enim voluit deus sibi ab homine serviri, ut ea servitute non deus, sed homo serviens iuvarctur, et voluit ut mundus serviret homiui,

et exinde similiter iuvaretur homo. Totum ergo bonum hominis erat, et quod factum est propter ipsum, et propter quod ipse factus est. Omnia enim (ut ait apostolus) nostra sunt, scilicet superiora et aequalia et inferiora. Superiora quidem nostra sunt, ad perfruendum: ut deus, trinitas. Aequalia, ad convivendum, scilicet angeli. Qui etsi nobis modo superiores sint, in futuro erunt aequales. qui et modo nostri sunt: quia ad usum nobis sunt, sicut res dominorum dicuntur esse famulorum, non domini, sed quia sunt ad usum corum ipsique angeli in quibusdam seripturae locis nobis servire dicuntur, dum propter nos in ministerium mittuntur"\*).

Mehre andere Stellen find neuerdings in dem Laocoon sive Hermesius et Perronius Bonnae apud E. Weberum mitgetheilt worden. Go groß die Angahl Der dort mitgetheil ten Stellen auch ift : fo find wir bennoch im Stande weit, weit mehre aus ber alteften wie aus ber neueften Beit mitzus theilen. Mur folgende Beugniffe aus der neueften Beit mogen

bier eine Stelle finden.

Graf Friedrich Leopold Stolbera.

"Bott bedarf nicht ber Chre, fo Gefchopfe ihm erzeigen, aber vernünftige Gefcopfe bedürfen es Ihn ju ehren, Ihn ju lieben, weil Bereinigung mit Ihm, Liebe ju Ihm unfere Bes stimmung ift. Darum fagt ber h. Unguft in: Tu fecisti nos ad Te, et inquietum est cor nostrum donec requiescat in Te" \*\*).

I. P. Gilbert:

"Ewige Freude quillt in dir felbft, dir, o hochheilige Dreifaltigfeit! und teines Geschöpfes bedarfft bu ju beiner Glorie; benn du felbft bift beine Seligfeit, beine Glorie, dein Ruhm! dennoch erschuf deine unendliche Liebe auch Wes fen außer bir, daß du beine Geligfeit mit ihnen theilteft. Denn welchen Gewinn tann die Liebe und unaussprechliche Seligfeit aller himmlischen Beifter dir bringen ? Bohl ruft Deine b. Schrift mir ju : Wenn du fundigeft, mas wirft bu Ibm ichaden, und wenn bu deine Ungerechtigkeit häufest, wie willft du dadurch Ibn beeintrachtigen? Ferner wenn du gerecht

<sup>\*)</sup> Magistri sententiarum libri IV. Lugd. 1594. Lib. II, distinct. I. p 121 s.

<sup>\*\*)</sup> G. Leben des h. Bincentius von Paulus. Dritte Auflage. Münfter 1836. G. 348. Diefes Buch ift bem Bifchofe von Munfter, Freiherrn von Drofte gewidmet.

bift, was schenft bu Ihm, ober was wird Er von beiner hand empfangen? Deine Gottlofigfeit wird einem Menschen schaben, ber beines Gleichen ift, und beine Gerechtigkeit wird einem Menschenkinde helfen! Du aber, o herr, bift unendlich über die Sunde erhaben und beine unermeßliche Glorie kann burch kein Lob eines Geschöpfes vergrößert werden".

Clemens Siemers:

mere. Münfter 1835.

"Die durch die Vernunft in Gott erkannten Eigenschaften machen uns gewiß davon, daß Gott bei der Schöpfung seine eigene Glückseligkeit nicht jum Endzwecke gehabt hat. Denn die Glückseligkeit eines Wesens, welches den Grund seines Daseins und aller seiner unbegreislichen Volltommenheisten in sich selbst hat, kann durch etwas Leußerliches nicht ershöht werden. — Gott schuf daher diese Welt für seine glücksfeligkeitsfähigen Geschöpfe" \*\*).

\*) Geheiliget werde Dein Name! Ein fath. Gebet: und Andachtbuch von 3. P. Gilbert. Augsburg 1825.

Die von herrn Gilbert angeführte Bibelftelle fteht biob 35, 6. Man konnte gegen biefelbe geltend machen, daß fle von Elin gesprochen worden. Obgleich nun Gliu und die übrigen Gegner Siobs fur Die Sache Gottes gegen Siob's Rlagen und 3meifel rebeten, fo murben fie boch vom herrn verworfen. "Dein Born ift erarimut wider dich und beine zwei Freunde, fprach er zu Eliphaz dem Themaniter; denn ihr habt nicht recht vor mir geredet, wie mein Rnecht Siob." Rap 42, 7. Obgleich hingegen Siob mehrfach gegen Gott fich geaußert, an Manchem gezweifelt hatte : fo murbe er bennoch vom herrn anerkannt, weil er überall feine rebliche Hebergengung ausgesprochen; "Alfo uur die Aufrichtigkeit bes Bergens, nicht ber Borqug ber Ginficht, Die Redlichkeit, feine 3meifel unverhohlen ju gestehen, und der Abichen, Ueberzeugung ju beucheln, wo man fie doch nicht fühlt, vornehmlich vor Gott (wo biefe Lift ohnedies ungereimt ift): Diefe Eigenschaften find es, welche ben Borgug bes redlichen Mannes, in der Perfon Siobs, vor bem religiöfen Schmeichler im göttlichen Richteransfpruch entschieden haben" (Borte Rant's). Allein gegen das oben vorgebrachte Bedenten ftreitet die vom apostolischen Stuhle gutgeheißene Erflarung bes herrn Allioli. Diefer fchreibt gu ber gebachten Stelle: "Benn der himmet feiner Erhabenheit über unfern furgen Gesichtstreis halber weder Gutes noch Bofes von und empfangen fann, um wie viel weniger Gott, der hoher denn alle himmel ift." "Dur dir und beines Gleichen fcabet die Bosheit ober nuget Die Gerechtigkeit." - "Die Sandlungen der Menichen nuten nicht und ichaden Gott nicht " hiermit ift die Annahme, daß Gott bie Menfchen gu feiner Ehre erfchaffen habe, vollig unvereinbar. \*\*) Religionshandbuch für fathol. Gnunaffen von Clemens Gie:

Das Religionshandbuch, woraus diese Stelle entnommen, ift von dem Bischofe von Münfter, Freiherrn Caspar Marismillan von Drofte, approbirt worden.

C. 3. 3. Mühling:

"Du bist der Urheber aller lebenden und leblosen Gesschöpfe; du ordnest das Sternenheer und lentest den Lauf der Sonne; also bist du der höchsten Verehrung als Schöpfer, Erhalter und Regierer würdig. Zwar wird deine Herrlichkeit durch die Lobpreisungen deiner Geschöpfe nicht erhöht; denn du bist unendlich selig; — aber unser eigenes Wohl verlangt es, deine Größe zu erkennen, um und mit Ehrsucht zu ersfüllen und unser Herz der Liebe zu dir zu öffnen".

Das Buch, aus dem Diefe Stelle entnommen, ift mit Genehmigung des erzbifchöflichen Ordinariates ju Freiburg im

Breisgau erfchienen.

In dem Laotoon ift auch Fenelon unter tenjenigen angeführt worden, welche ber Unficht buldigen, daß Gott Die Belt und die Menschen aus purer Gute geschaffen habe. Diefe Angabe bedarf ber Berichtigung. In ben Werten von & en es Ion tommen allerdings Stellen vor, welche für die bezeichnete Ungabe fprechen. Aber es tommen mehre Stellen bei eben Diesem gelehrten Bischofe vor, welche geradezu lehren, Gott habe die Menschen blos zu seiner Ehre erschaffen. Allein ber fromme Fenelon bat es theuer bugen muffen, daß er diese Unficht nach allen Seiten ju der feinigen gemacht. Denn batte er diefes nicht gethan, batte er die Unficht der Bater festgehalten, daß Gott Die Belt aus Gute, um feiner gludfeligteitefähigen Gefcopfe willen, erschaffen babe: fo batte er ju feiner Lebre von der reinen Liebe Gottes, d'un amour de Dieu qui est une charité pur et sans aucun mélange du motif de l'intérêt propre nicht hintommen und die papstliche Verdammung hatte ihn deshalb nicht treffen tonnen. Es liegt Diefes fo tlar vor, daß es teiner weitern Queeinandersehung bedarf. Sobald aber Renelon lehrte, der Mensch sei bloß zur Verberrlichung Gottes geschaffen, er sei blos Wertzeug in der Sand Des Allmächtigen ju deffen Berberrlichung, mußte er ju feiner Lehre von der reinen Liebe Sottes, ju ben myftifchen und quietiftifchen Brrtbumern hintommen. Denn das Wertzeug ift bann am volltommenften, wenn es für fich gar nichts mehr will , wenn es fich feiner

<sup>\*)</sup> Der Chrift in frommer Betrachtung und im Gebete; von Dut ting. 2. Auflage. heidelberg 1834.

selbst ganz entäußert hat, wenn es gewissermaßen aufgehört hat, für sich zu sein, und wenn sein ganzes Wesen ohne alles Selbstinteresse in dem Dienste dessen aufgeht, für den es da ist. Das aber ist die Lehre Fenelons. Datur habitualis status amoris Dei, qui est charitas pura, et sine ulla admixtione motivi proprii interesse. Neque timor poenarum, neque desiderium remunerationum habent amplius in eo partem. Non amatur amplius Deus propter meritum, neque propter persectionem neque propter selicitatem in eo amando inveniendam. Proposit. I.

In statu vitae contemplativae sive unitivae amittitur omne motivum interessatum timoris et spei. Proposit. II,

In statu sanctae indifferentiae anima non habet amplius desideria voluntaria et deliberata propter suum interesse exceptis iis occasionibus; in quibus toti suae gratiae fideliter non cooperatur. Proposit. IV.

In eodem statu sanctae indifferentiae nihil nobis,

omnia Deo volumus. Proposit. V.

Diese Propositionen sind aus dem Breve von Innecenz XII. entnommen, wodurch das Wert Fenelon's: Explication des Maximes des Saints sur la vie intérieure, par Messire François de Salignac Fenelon, Archevêque, Duc de Cambray, Précepteur de Messeigneurs les Ducs de Bourgogne, d'Anjou et de Berry im Jahre 1699 verboten, und 23 Prospositionen, ju welchen die angeführten gehören, verdammt wurden.

Es zeigt fich hier Der Zusammenhang der Lehre, daß Gott die Welt zu feiner Shre geschaffen, mit dem Pietismus und dem Quietismus, wie er in früherer und neuerer Zeit

bervorgetreten.

Daß Boffuet gegen Fenelon aufgetreten und die Grundfate in dem obengenannten Buche bestritten, sie als verderblich bezeichnet habe, ist bekannt. Es ist auch um des sentwillen interessant zu wissen, was denn der große Bischof von Meaux über die Lehre von dem Endzwecke der Weltschöpfung vorgetragen habe. In seinen Elévations sur les mystères kommt auch folgende Elévation vor, welche unsere Lehre so bestimmt auch folgende Elévation vor, welche unsere Lehre so bestimmt auch folgende Elévation. Sie ist überschrieben:

Dieu n'est pas plus grand, ni plus heureux pour avoir créé l'Univers.

"Vous étes mon Dieu et vous n'avez pas besoin de mes biens. Ps. XV, 2. Vous n'avez pas hesoin d'aucuns bien. Que me sert, dites-vous par votre prophéte, la nultitude de vos victimes. Ps. I." Tout est à moi : mais je n'ai pas besoin de tous ce qui est à moi ; il me suffit d'être, et je trouve en moi toutes choses. Je n'ai pas besoin de vos louanges : les louanges que vous me donnez vous rendent heureux, mais ne me le rendent pas, et je n'en ai pas besoin. Mes oeuvres me louent Ps. XVIII, 1. Mais encore n'ai-je-pas besoin de la louange que me donnent mes oeuvres : tout me loue imparfaitement, et nulle louange n'est digne de moi, que celle que je me donne moimême en jouissant de moi-même et de ma perfection.

Je sui celui qui suis. C'est assez que je sois, tous le reste m'est inutile. Oui, Seigneur, tout le reste vous est inutile, et ne peut faire aucune partie de votre grandeur: vous n'êtes pas plus grand avec tout le monde, avec mille millions de mondes, que vous l'êtes seul. Quand vous avez fait le moude, c'est par bonté et non par besoin\*).

### Sieben Bulsplalmen von Petrarka \*\*).

#### I. Pfalm.

Bebe mir Armen, daß ich meinen Erlöser erzürnt und

fein Gefet hartnädig gering geschätt.

Aus freien Stücken bin ich von der rechten Bahn abges wichen, auf Umwegen bin ich weit und lange umbergetrieben worden.

Rauhe und feile Bege bin ich gewandert, und überall

habe ich Rummer und Roth gefunden.

Ich bin wie ein vernunftloses Thier geworden, meine Wohnung ift in dem Schlamme der wilden Thiere.

In Sorgen habe ich Wolluft gefucht, und auf Dornen

habe ich mein Lager ausgebreitet.

Bum Berderben bin ich eingeschlafen; Ruhe habe ich in ben Qualen zu finden gehofft-

Was foll ich nun anfangen ? Wohin soll ich in so großen

<sup>\*)</sup> Bossuet, Elévations sur les mystères. Illième semaine, première élévation.

<sup>\*\*)</sup> Das Original ift lateinisch und befindet fich in der Burgerbibliothet zu Luzern. Jum erstenmale abgedruckt in der Liturgia Sacra. Luzern 1837.

Gefahren mich wenden ? Die hoffnungen meiner Jugend find

alle jufammengefallen.

Bie einer, der Schiffbruch leidet, bin ich geworden. Er hat sein hab und Gut verloren, und nadend wird er von Bind und Wellen auf dem Meere umhergetrieben.

Beit bin ich vom hafen entfernt, ich ergreife nicht ben

Beg des Beils, sondern werde linksab fortgeriffen.

Ich sehe ihn dunkel, aber bas vergrößert meine Qual. Denn nun gurne ich mir selbst, und bin meiner eigenen Seele verbaft.

Ich jurne über meine Sünden; aber die ungeheure Macht bes Elendes hat mich niedergedrückt, ich kann nirgendwo Athem

Schöpfen.

Oft habe ich zu flieben versucht und das alte Joch abs auschütteln, aber es haftet fest an meinen Gliedern.

D möchte es endlich von meinem Naden fallen. Ja es wird fofort herabfallen, wenn Du o Allerhöchster es gebieteft.

D möchte ich mich so haffen, daß ich dich, wenn auch

erft fpat, liebte.

Aber groß ift meine Furcht, weil meine Freiheit durch meine eigene hand gebrochen ift.

Ich leide mit Recht, denn ich habe frei gehandelt; meine

Qualen find durchaus verdient.

O was habe ich Thor mir selbst bereitet! Ich habe mir selbst die Kette geschmiedet und freiwillig bin ich in die Nehe bes Todes gegangen.

Meberall, wo ich hinging hatte ber Bofe mir Rege gespannt,

überall hat er meinen Füßen Schlingen gelegt.

Ich aber habe beffen nicht geachtet und bin forglos auf ben schlüpfrigen Wegen einhergegangen und habe mir in meisnen Sunden geschmeichelt.

3ch habe der jugendlichen Täuschung geglaubt, ich bin

gefolgt, wo immer mich die Luft hingeriffen.

Und ich habe zu mir selber gesagt: warum willst du, bes vor du noch die mittleren Sahre erreicht, schon an dein Les bendende denken.

Bedes Alter bat feine eigne Bestimmung.

Das fiehet Gott, aber er lächelt barüber. Heberaus geneigt ift er, ju vergeben. Betehren tannft du bich, wann bu willft.

Run aber halt die bofe Gewohnheit ihren Stlaven feft; fie legt Sand an ihn, und vergebene ift fein Widerstreben.

Ich weiß nicht, wohin ich mich wenden foll; denn ich bin überwunden, und meine Zuflucht ift weit von hier.

In meinen Gunden werde ich umfommen, wenn mir nicht

Bulfe von oben wird.

Ich habe fie nicht verdient, das betenne ich; aber bu o Berr, erbarme dich, und ftrede beine hand zu mir aus, benn ich gehe unter.

Sei eingebent beiner Berheifungen, und erlofe mich von

dem Rachen der Bolle.

Chre fei dem Bater und dem Sohne und bem h. Seifte. Wie er war im Anfang ic.

#### II. Psalm.

Unrufen will ich ben, ben ich ergurnet habe, und will nicht fürchten; ich will gurudtehren gu bem, ben ich verlaffen und mich beg nicht schämen.

Ich will die verlorne Soffnung wieder gewinnen, ich will von Neuem es wagen, aus diefen Finfterniffen meinen Blid

jum himmel ju erheben.

Dort wohnt mein Erlöser; er hat Macht mich von der Solle zu erretten

Er vermag ben ertalteten Gliebern wieder Geift einzus hauchen, er vermag mich aus bem Grabe wieder aufzuheben.

3ch bin in mir felbst umgekommen; aber in ihm ift Les ben für mich, und heil in Ewigkeit.

Er gebietet dem Tode und verleihet Leben und ftellt es

wieder her; warum foll ich denn nicht Befferes hoffen?

Weg von mir, die mich einschüchtern! Weine Gunden find überaus groß; aber bes herrn Erbarmungen haben teine Schranten.

Gefündiget habe ich Unglücklicher, und zum Bofen grös ßeres Bofe hinzugefügt; ich bin mir selbst mein heftigster Feind

geworden.

Allein alle meine Makel wird auch ein einziger, noch so

kleiner Tropfen seines h. Blutes abwaschen.

Aber moher soll ich meine Seufzer holen? Spalte dies fen Felsen o herr, und aus dem hartesten Steine werden Quellen bervorbrechen.

Möchten ftete flare Quellen hervorsprudeln und in den Schwemmteich ftromen, in welchem der Unreine ftete untergestaucht wird.

Möchten die alten Matel abgewaschen werden, bamit bu

Wohnung in mir nehmen mochtest!

Sib daß ich bes Nachts meines Elendes gebente, gib daß bei Tage die Soffnung des Beils mir leuchte.

Miche Freude und Traurigfeit; aber laffe mich nie beine

Erbarmungen vergeffen.

Laffe mich nie vergeffen, aus wie großen lebeln bu mich gerettet, daß du in vielen Gefahren meine Seele nicht verlaße fen haft.

In Rene will ich über das Bergangene trauren, nach Befferm will ich feufzen; nimmer auf mich felbft vertrauen,

nimmer an dir verzweifeln.

Möge meine Rubeftatte mein Fegefeuer werben, und mein Lager Zeuge meiner Thranen.

Moge mein Rorper dem Schmerz verfallen, ebe benn ich

binab in die Bolle finte.

herr erbarme bich meiner, herr erbarme bich meiner, und verlaffe nicht bas Wert beiner hande, Du mein Erlöfer, meine leste hoffnung.

Chre fei dem Bater u. f. w.

#### III. Psalm.

-Sabe Erbarmen, o herr! mit meinen Schmerzen. Lange genug habe ich mich umbergetrieben, und in bem Schlamme meiner Sunden bin ich gang elend geworden.

Bas bleibt mir Armen nun noch übig? Die Zeit ift uns nut vergeudet worden, und mein Leben habe ich mit eiteln

Rathichlägen hingebracht.

Der Tod und bas Grab, meine lette Bohnung, und bas Bahneknirschen und bas Seufzen ber Solle stehen unabläffig mir vor ben Augen.

Wie lange noch wird der heutige Tag mich mit dem Wars ten auf Morgen tauschen? Wann aber werde ich zu bir zus

rudtebren?

Stille die Wellen und Stürme meines Gemuthes. Ers leuchte die Rathschläge meines herzens, und sehe ein Ziel meinen Mubseligkeiten.

Der bu mir Vernunft gegeben hatteft, recht zu handeln, verleihe mir ben Willen und leite ihn, bamit ich burch bie

Normurfe beines Beschentes nicht beschämet werde.

Rette mich aus ber Dienstbarkeit beines Feindes und bes wahre mich, daß er nicht über das Werk deiner Sande triums phire; benn außer Dir ift Riemand, der ihn hindern könnte.

Erlofe mich von den ewigen Strafen; rechne mir die Leis ben zu meiner Reinigung an, von denen ich hienieden täglich gequalt werde.

Und was ich überdieß noch zu buffen habe, bas forbre

noch in diesem Leben und in diesem Leibe von mir, ehe benn

Die Beit bes Sammers tommt.

She die Sonne untergeht; führe mich zurud auf beine Wege; benn es will Abend werden, und die Racht ist den Räubern hold.

Zwinge mich, zu dir zurud zu tehren, wenn bein Rufen nicht hilft; doch auf welche Weise du wille, wenn ich nur

nicht ju Grunde gebe.

Siehe o herr mich an, erbarme bich und tomme mir zu hulfe; benn dir allein find alle meine Bekummernisse befannt. Ehre fel bem Nater u. f. w.

#### IV. Psalm.

Deiner Gaben, o herr! will ich gebenten, damit Bers wirrung in meinen Augen und Schamrothe auf meinen Bangen sei.

Denn bann wirft bu bich meiner vielleicht erbarmen, wenn bu fiehft, bag ich nicht ganglich vergeffen habe all' bie Wohlthaten, welche bu, o gutigfter Gott! mir verlies ben baft.

Meinetwegen haft du ben himmel und die Sterne geichaffen, benn du bedurfteft ihrer nicht; meinetwegen haft bu

ben Wechsel ber Jahreszeiten angeordnet.

Du hast Sonne und Mond geschaffen, bu hast Tag und Racht, Licht und Finfternis von einander geschieden.

Die Luft ift Das Wert beiner Bande; Die Beiterteit und bie Wolfen, Die Winde und ben Regen haft bu gemacht.

Die Erde haft du mit Waffern umgeben; du hast die Berge und Meere, die Thaler und die Sbenen, die Quellen und die Seen und die Strome geschaffen.

Du haft fie in ihrem Schoffe mit mancherlei Samen bes fruchtet, und haft ihre Umgebungen mit mancherlei Schönheit

geziert.

Mit grünenden Kräutern haft bu die Wiesen betleibet; die hügel haft bu mit Blumen geschmudt und die Balter mit Zweigen und Blättern.

Dem Müden haft du eine Ruhebant, und bem Schwisenben ben Schatten ber Baume bereitet, und ber Erholung die

lieblichften Blate.

Dem Durftenden die klaren Quellen, und bem hungerns ben Früchte aller Art, und jur Stärtung wie vielerlei Rahrungsmittel!

Mit wie vielerlei Thieren von allerlei Gestalten bast bu

Erde und Meer und die umgebende Luft erfult? Ber vermag

fie alle zu zählen!

Alles Diefes haft du den Fugen des Menschen unterwors fen. So fehr haft du die Menschen geliebt, daß du ihnen Diese mancherlei Vergnügungen bereitet haft.

Diefes haft bu Allen bereitet, und darum auch mir; ja

auch Eigenthumliches haft bu mir verlieben.

Du haft den Leib des Menschen schöner als aller andere Seschöpfe gebildet, und seine Glieder auf wunderbare Beise geordnet.

Du haft fein Antlig mit Majeftat und heiterkeit geschmudt, bu haft ihm einen Geift eingehaucht, ber bich erkennt, und bie

himmlischen Dinge betrachtet.

Ungahlige Kunfte haft du ihn gelehrt, welche dieses Les ben schmuden, du haft ihm auch die Hoffnung des ewigen Lebens eingepflangt.

Den Beg haft du ihm gezeigt, den er wandeln foll, den Gingang in deine Beiligthumer haft du ihm aufgeschloffen,

haft ihn barauf bingewiesen, mas er ju meiden habe.

Du haft mir einen beständigen Gefahrten und Führer bestellt, bu haft von deinem Throne alle meine Schritte beobsachtet, und haft meine Fehltritte gemerkt.

Alls ich fiel, da haft du mich unterftüht, als ich fant, da baft du mich befestigt, als ich irrte, da haft du mir den Weg

gezeigt; vom Tode haft du mich auferweckt.

So oft haft du dich meiner Muhfeligkeiten erbarmt, obs gleich ich nicht beiner Barmherzigkeit, sondern beines Zornes wurdig war.

Und für welche Verdienste habe ich fo große und fo viele Wohlthaten erlangt? Dhne alles Verdienst habe ich Unwur-

diger fie erhalten.

Du weißt es, o herr! was ich bir für alles diefes vers golten habe. Aber bennoch fomme mir von Reuem zu hulfe,

benn ohne bich gebe ich zu Grunde.

Gebente nicht meiner Undantbarteit, sondern mache meine Seele gesund. Auf meine eigene Kraft habe ich tein Berstrauen mehr.

Chre fei dem Bater u. f. m.

### V. Pfalm.

Meine Rächte geben in Rummer vorüber und qualen mich mit unzähligen Beangftigungen, mein Gewiffen lagt mir teine Rube, gönnt mir teinen Schlaf, ach wie elend ich bin! Schlafe ich : so werde ich mit tausend Schreckbildern gesängstet, so daß der Schlaf mir teine Ruhe, sondern Qual verursacht.

. herr! tomme mir ju bulfe, und wende von mir diefe

schrecklichen Bilder des herannahenden Todes.

Meine Tage find in Rummerniffen dahingefloffen, immerwährende Sorgen haben mich aufgerieben, und die Rampfe meiner Seele haben mich jur Bitterkeit gestimmt.

Mude und gebeugt von der taft meines Rorpers schleiche ich einher, mit Widerwillen erfüllt mich ber Unblid ber Erbe.

Bon innen und von auffen bin ich mir jur Laft gewors ben, überall habe ich unter ben Sausgenoffen Feinde gefuns ben, die mich ju Grunde gerichtet.

Den Verfolgern von außen ift durch fie das Thor geöffe

net, und die schütende Mauer ift umgeworfen worden.

Ich aber war in tiefen Schlaf verfunten, ftand nicht auf meiner Sut, und bin mahrend ber Finfterniffe ber Nacht über- wältiget worden.

Keine hoffnung bes heils, tein Beiftand ift mir übrig geblieben. Aber auf deine Barmherzigkeit, o herr! will ich

boffen.

Romm mir ju Gulfe, eile mir ju helfen und erbarme bich meiner.

Chre fei dem Bater u. f. m.

### VI. Pfalm.

Umlagert haben mich meine Feinde, mit Waffen aller Urt bringen fie auf mich ein.

D ich Ungludlicher! ich bin erftarrt, und zittere an allen

Gliedern. Der Schrecken des Todes ift mir genaht.

Auf meinen Stab hab' ich mich gelehnt; und ich habe gesprochen: fiebe ich will's ertragen und werde nicht untergeben.

Ich habe aber nicht nach dem Aufgang hingeschaut, nicht hingeschaut, woher mir die Hulfe kommen mußte; ich habe nicht gehofft, wie ich gesollt.

Deswegen ift die Stute, auf die ich mich gelehnt, plogs lich unter mir hinweggewichen, und ich bin auf die Erde hin-

gestürzt.

Im Fallen ift's mir flar geworden, daß meine Stuce ichwach gewesen; die Räuber haben mit dem Gefallenen ihren Dohn getrieben.

Sie haben mich meiner vielen Schate beraubt, Die ich mir aus weiter Gerne geholt; fie haben mich burch Blut entftellt.

Mit schrecklichen Bunden haben fie mich zu Grunde gerichtet; halb todt und nackend haben fie mich in die Bufte hingeworfen.

Mein Saupt und meine Bruft haben fie burchbohrt, aber

grimmiger noch haben fie in meinem Bergen gewühlt.

Dier ift die Bunte in Giter übergegangen, bier fürchte ich für mein Leben. Dier o Derr laffe beine Sand schnell

mir Bulfe bringen.

Du mein Beiland lebest ja, du hast schweigend mein Unglud aus beinen Soben zugesehen; du haft es geschehen laffen, weil ich es verdient.

. Bielleicht wirft du dich erbarmen, und mich nicht auf immer verlaffen; denn bu allein haft die Macht, dem Tode

Befete vorzuschreiben.

Du felbft wirft die henter hindern, daß fie mich nicht umbringen, tenn meine hoffnung auf dich, o herr! ift groß. Du wirft mich erretten aus ben Banden der Bofen.

Chre fei bem Bater u. f. w.

#### VII, Pfalm.

Ich glaubte ju fteben', und ich bin umgefallen. Bebe mir, bag fo heftig mein Fall gewefen.

3ch zittere, ich schaudere und erbebe, ich zittere, wenn ich

daran dente, wobu ich gefommen bin.

Ich vertraute auf meine eigenen Rrafte und versprach

mir große Dinge.

Träume träumte ich mir und ich freuete mich barüber; nun bin ich enttäuscht und mit Thränen in ben Augen wache ich auf.

Sicher war ich in ben Gefahren, froh in ben Bidermartigfeiten, mitten in ben Sturmen traumte ich mir ben hafen.

Meine Blide waren in Rebel gehullt, ich bin auf ben frummen und fich durchfreuzenden Lebenswegen vorangeschriteten. In mein Unglud haben fie mich verlodt.

Du weißt es, daß du mein Ziel gemesen.

Allein weil ich glaubte, dich aus mir allein zu finden,

habe ich mich in unendliche Irrgange verloren.

Run erblice ich allenthalben die Täuschungen. Ich fchame mich wegen so langen Irrthums. Und bennoch weile ich an bem Orte nicht, wo die Rube ift.

Sch bin mir felbft verhaßt, alles thue ich mit Efel; Ge-

walt leide ich, und boch fann ich nicht anders.

Den neuen Vorsaß vernichtet Die alte Sewohnheit ; gefällt mir, was recht ift, fo falle ich in bas Bewohnte wieder gurud.

D wie oft bin ich gahnend wieder ju bem Ausgespieenen gurudgetehrt; und bann habe ich im Borne gesprochen : wie lange foll das noch dauern, und wann wird es fein Ende baben?

Das ift Die gerechte Strafe für den anmagenden Beift! Ich weiß, was mich verderbt hat. Nichts war ich, und in

Doffart habe ich mich erhoben.

3ch febe es jest, daß man tein Vertrauen auf den Menfchen, fondern nur auf Gott fegen foll. Gebe ich auch noch buntel, es wird mir immer flarer werden.

Nimm hinweg von mir, o Berr! ben Beift ber Unma-Bung, und verleibe mir Die Demuth, Die Dir mobigefällt.

Möchte ich mich nimmermehr unbesonnen erheben, und mich felbst belügen; fondern in Deiner Kurcht bebarren.

3ch bin Staub und nichtiger Schatten. Wie ber Rauch

por ber Gewalt ber Winde, fo fomme ich mir felber vor.

Möchte ich immer mir fo vorfommen, und in diefer Uns ficht beharren; immer besonnen und beilfam in beinem Schatten meilen.

So oft ich mich von tannen entfernen will, werte ich ums fallen jur Erde, und meinen Feinden jum Befpotte werden.

3d weiß es, benn die Erfahrung bat mich fürchten ge-

lehrt : diese Unfalle find mir ichon begegnet.

Und bis jest habe ich mich noch nicht erheben können; aber von unaussprechlichem Glende werde ich geplagt.

So lange wälze ich verunstaltet mich im Blute, und im

Rothe meiner Leidenschaften liege ich.

Debe mich auf o Chrifte Jefu, unterftuge mich barmhers giglich, damit ich an meinem Ende nicht umfalle.

Ghre fei bem Bater u. f. m.

### Unterstützungsverein

für Randidaten des geiftlichen Standes ju Münstereifel.

Die Angabl der Aspiranten jum geiftlichen Stande hat in der Ergbiogese Roln in den letten Sahren abgenommen. Diefe Abnahme ift um fo bedenklicher, als ber Mangel an Beiftlichen bereits anfangt fühlbar ju werden. 11m Diefem Mangel nach Rraften entgegen ju arbeiten, bat fich ber vorgenannte Verein in Munftereifel gebildet, Der fich in folgendem

Erlaß dem Publifum befannt gemacht hat.

"In Erwägung des Mangels an Afpiranten des Beiftlich en Standes und in der Heberzeugung, daß Diefer Mangel nicht einer Abnahme bes religiofen Ginnes, fonbern bem Umftante jugufchreiben fei, bag minderbemittelte Fas milien außer Stande find, Die gesteigerten Roften bes Stus direns zu erschwingen, und ba bas hiefige Gomnafium außer Dem gesetlichen Erlaffe ber Schulgelber feine Mittel jur Un. terftugung hulfebedurftiger Schuler befitt : hat das lebrertole Legium im verwichenen Sabre Die Statuten eines Unterftugungsvereines entworfen, welche unterm 20ten Juli D. 3. Die gan-Desherrliche Bestätigung erhalten haben. Bereits uns term 14ten Mug. vor. Sahres bat fich ber Erabischöfliche Generalvitar Dr. Dr. Busgen fel. And. beifällig über das Uns ternehmen ausgesprochen, und die Bahl ber bereits dem Bereine beigetretenen Mitglieder läßt auf erfreulichen Fortgang Schließen. — Db in der nachften Butunft der Verein dabin gelangen werde, ohne Buschuß aus Staatsmitteln ober aus alle gemeinem Rirchenfonds ein Alumnat zu eröffnen, ift gegenmartig noch nicht zu erseben. Inzwischen durfen wir ben verehrlichen Mitgliedern, Die foldes munichen, Die Berficherung geben, daß es den hiefigen Lehrern leicht ift, ihre Schüler zu überwachen und die Pflege einer ungeheuchelten Frömmigkeit au handhaben.

Statuten des Unterftügungsvereins.

I. 3med des Bereins. Unlegung eines Fonds und Erwers bung von jährlichen Beitragen jur Unterftugung der hiefigen Gymnasiaften, welche fich dem geiftlichen Stande widmen wollen.

II. Mitglieder. a. Wer auf irgend eine Weise bis zum Belaufe von 25 Thalern zu der Unterstüßungskaffe beiträgt oder beizutragen in Aussicht stellt, ift Mitglied des Vereins. Die Lehrer des Symnasiums sind durch ihre Stellung Mitglied der des Vereins. b. Sedes Mitglied ift berechtigt, seinen Beitträgen die Bestimmung zu geben, ob sie als Kapitalfonds oder als Unterstüßungsgelder zu nehmen seien. c. Jedes Mitglied tann sowohl in Bezug auf die Einrichtungen als auf die zu unterstüßenden Schüler Vorschläge machen, welche durch den Gymnasiumsdirektor an den Ausschuß oder an das Lehrerkolles gium gebracht werden.

111. Verwaltung, a. Der Verein gehört dem Comnafium an und fieht unter Der Leitung des Lehrerkollegiums in ber Weise wie die innern Angelegenheiten des Comnafiums, b. Die Berathung wichtiger Angelegenheiten wird einem Ausschusse übergeben, welcher aus dem Gymnasiumsdicektor, dem Religionslehrer, dem Oberpfarrer und zwei jährlich durchs Loos zu bestimmenden Lebrern besteht. c. Der Ausschuß mählt aus seiner Mitte einen Rendanten, der die Beiträge einzunehmen und die Ausgaben zu besorgen hat. d. Jährlich, aufangs Ausgust, gibt der Rendant dem Ausschusse eine Uebersicht des Kassenbestandes, wonach die zu vertheilende Summe für das lausende sowie für das tommende Semester ausgestellt wird. e. Die Kapitalsonds werden unter die Verwaltung des Symnassiums gestellt und unterliegen allen Bestimmungen der Symnassiums gestellt und unterliegen allen Bestimmungen der Symnas

fialaüter.

IV. Unterftühungen. a. Heber die Zulaffung und die Rate der Unterftugung gibt bas Lehrertollegium jedesmal nach ber Ausführung der Zensurzeugniffe einen Beschluß an den Rendanten des Bereins ab. b. Sang Unvermögende konnen nur dann jugelaffen werden, menn fattfam befundet ift, daß ibre Dürftigkeit keinen verderblichen Ginfluß auf ihren Charakter ause geubt hat, und daß ihre vollständige Unterhaltung bis jum Gintritt in das Erzbischöfliche Seminar ermittelt werden tann. c. Die Bus laffung erfordert nebst bem Zenfurzeugniffe Mro. 1 oder 2 ein unbescholtenes Betragen und eine Saltung, Die gunftige Ausficht auf den funftigen Beruf gibt. d. Ber zweimal von der Unterftugungelifte gestrichen worden, ift der Bobltbat fur die Aufunft verluftig. e. Bei der Aushandigung der Unterftühung, welche nur an die Eltern oder deren Stellvertreter gereicht wird, halt der Direttor dem Empfanger fo wie dem betreffenben Schuler die Bervflichtungen vor, Die aus dem Genuffe der Bohlthat ermachfen, unter ausdrücklicher Bemerkung, daß jene Betheiligten, welche nicht jum geiftlichen Stande gelans gen . auf Erfat der erhaltenen Unterftühungen bedacht fein müffen.

## herr höninghaus und die Frankf. Kirchenzeitung.

In dem Artifel gegen herrn höninghaus (S. das vorige heft S. 85-89) haben wir das Konzilium von Ravenna anges zogen, welches unter dem ausgezeichneten Erzbischofe Cosbronch im J. 1791 gehalten und vom Papste, Pius VI. des stätigt worden. Der Casus reservatus, dessen daselbst erwähnt worden, lautet im Originale wie folgt.

Scriptio vel confectio, affixio vel publicatio libelli aut cartelli famosi etiam quoad mandantes, consentientes auxilium vel favorem praestantes affixione tamen vel publicatione secuta. Idem conscriptio supplicum libellorum vel litterarum ad superiores vel alios quoscunque suppresso vel ementito nomine, quae propterea cieche nuncupantur, quibus aliorum ignominia absque iusta causa detegitur, aut augetur vel nomen et decus confictis criminibus nefarie et iniuste petitur atque atteritur.

Wer also eine ehrenrührige Schrift schreibt, versfertigt, anheftet, veröffentlicht, wer dieselbe veranlaßt, seine Zustimmung dazu gibt, wer durch Theilnahme oder Aufmunsterung dazu beiträgt, kann, wenn die Anheftung oder Veröffentslichung erfolgt ift, von dem gewöhnlichen Beichtvater nicht

abfolvirt werben.

Desgleichen wer Bittschriften ober Eingaben entweder an die Borgesetten, oder an wen sonft immer, ohne oder unter falsschem Ramen richtet, die besmegen blinde Eingaben genannt werden; wenn die Schande des Nebenmenschen chne gerechte Ursache dadurch aufgedeckt oder vergrößert wird, oder wenn der gute Rame und die Ehre durch erdichtete Bergeben fresvelhaft und ungerechter Beise angetastet und vernichtet werden, ein solcher kann nicht von dem gewöhnlichen Beichtvater, sondern nur von dem Erzbischof selbst losgesprochen werden.

Es bedarf nur einer geringen Renntnig der driftlichen Lehre, um zu wiffen, daß die Angriffe auf die Ehre und ben auten Ramen Des Rachsten bem Christenthum in feinem ins nerften Wefen widerftreiten. Aus der vorftebenden Berorde nung des Conciliums erfieht man aber auch auf die positivfte Beise, wie verwerflich und verdammlich jene Angriffe find. Sie bleiben verwerflich und verdammlich in jedweder Diozefe, wo auch das Concilium von Ravenna feine Geltung bat, weil fie dem Gefete der Nächstenliebe widerstreiten, und diefes thun fie in allen Diozesen ber Belt. Nun halte man an diesen Magftab das Verfahren des herrn höninghaus! Ift es nicht leider eine nur ju häufige Erscheinung, daß in der Rirchenzeitung des herrn boninghaus dirette oder indirette Ungriffe auf die Ghre und ben guten Ramen bes Machften gemacht werden? Man frage fich aber, ob die Lefer und Abnehmer feiner Beitschrift fich, nach bem Beifte ber Befege ber Rirche von Ravenna, seiner Sünden nicht mitschuldig machen, ba fie durch ihre Abnahme ihm ihre Gunst beweisen ? Und was sagen die Gesete der allgemeinen Kirche dazu? Qui in alterius samam publice

scripturam, aut verba contumeliosa confinxerit, et repertus scripta non probaverit flagelletur: et qui ea prius invenerit rumpat si non vult auctoris facti causam incurrere \*). Und daselbst: si quis samosum libellum domi sive in publico, vel quocunque loco ignarus repererit, aut corrumpat, priusquam alter inveniat, aut nulli consiteatur inventum. Sin vero non statim easdem Chartulas vel corruperit vel igne consumserit, sed vim earum manisestaverit, sciat se quasi auctorem huiusmodi delicti capitali sententiae subiugandum \*\*). Also wird jeder verpstichetet, solche Schristen zu vernichten oder zu verbrennen, und es mögen diese bezeichneten Vergehen einen Casus reservatus bilden oder nicht, sie bleiben immer unchristlich, sündhaft durch das Kirchenrecht verboten und strafbar.

Derr Soninghaus läßt in No. 9. seiner Rirchenzeitung von diesem Jahre drucken: "Dermes scheine eine Ahsnung, wenn nicht Gewißheit, von dem Irrigen in seinen Schriften gehabt zu haben und von Besorgniß über die Zukunft derzselben geplagt worden zu sein. Aurz vor seinem Tode befahl er der Dienstmagd, seine Handschriften zu verbrennen!"

Ift es mahr, was Berr Boninghaus fagt, Bermes habe tury vor feinem Tode befohlen, feine Sandichriften gu verbrennen? Und wenn es mahr ift, was folgt daraus? Ein Chrift, der der That und nicht bem Ramen nach Christ ift. wird fo lange nichts Ungunftiges aus der angeblichen Thate fache folgern, als eine vernünftige Beife besteht, fie ju Gunften von Sermes ju erflaren. Charitas non cogitat malum. Er murde also benten, es sei nichts Auffallendes, daß jemand feine Sandidriften verbrenne? Belder Gelehrte, wenn er j. B. nur in ein anderes Saus giebt, verbrennt nicht Sandidriften und Paviere, ja wie oft werden nicht Sandschriften von Belehrten verbrannt, auch ohne daß fie nur einmal ihre Bobs nung verändern? Rann es daber auffallen, daß jemand, der seinen nahen Tod voraussieht, Sandschriften den Flammen übergiebt? Es ift fehr häufig, daß Gelehrte die Verfügung treffen, nichts von ihren Papieren nach ihrem Tode ju veröffentlichen, nicht weil fie etwa glauben, es feien irrige Lehren darin enthalten, sondern weil fie diefelben des Drudes, der Beröffentlichung nicht würdig balten. Als Birgil feinen

١

<sup>\*)</sup> c. 1. C. V. q. 1.

<sup>\*\*)</sup> c. 3. C. V. q. 1.

Zod naben fab, befahl er, man follte feine Meneide verbrennen. weil er die lette Sand noch nicht daran angelegt, weil er fie nicht fo volltommen ausgearbeitet hatte, als er fie ausarbeiten ju tonnen glaubte. Wenn alfo Dermes befahl, feine Sandfdriften ju berbrennen, marum foll er biefes aus einem anbern Grunde gethan haben, als weil er fie nicht fur vollens Det genug hielte, um fie dem Drude ju übergeben? Bas nos thigt zu einer andern Unnahme? Nichts - als die undriftliche Gefinnung, nichts als der Saft der Feinde von Bermes. Aber hat benn Sermes tiefen Befehl wirflich gegeben ? Benn er denfelben gegeben batte, was batte es ibm nuben tonnen? Die philosophische Ginleitung mar ja gedruckt in taufenten von Gremplaren verbreitet, feine Lehren fanden ja in taufenden von heften feiner Buborer aufgezeichnet ! Das Berbrennen feiner Sandidriften mare also eben fo unnus und thöricht gewesen, ale es unnug und thöricht fein murte, wenn herr boninghaus das Gremplar, worin Diefer Artifel ges gen ihn abgedruckt ift, verbrennen und bann glauben wollte, nun fei der Artifel gang vernichtet, mabrend er in bundert ans bern Gremplaren zu lefen fteht? Golde Straugen-Logit tann man wohl herrn boninghaus, aber nicht hermes gutrauen. Das Rattum felbit aber ift Diefes. Bon allen Sandichrife ten, welche Dermes beseffen, und bie noch nicht durch den Drud veröffentlicht waren, ift nichts verbrannt worden. Alle find den Sänden des Professors Udterfeldt und hermes Reffen, dem als Vifarius Residens in Transdorf versterbes nen Gerhard hermes von Bermes felbft anver traut worden, und bis Dato ift auch nicht Gin Blatt davon verbrannt worden. Das Fattum alfo, wie herr honinghauses berichtet, ift falfch, und die Deus tung, welche berr boningbaus baran antnupft, ift ebenfalls falsch, lieblos, unchriftlich, und Herr Hön in ghaus ift beswegen im bochften Grade der ewigen Gerechtigfeit verantwortlich. Denn er weiß nicht g ewiß, daß Bermes feine Papiere aus dem angeges benen Grunde verbrennen laffen, fondern er fagt: es fch eint. Auf diefes es ich ein t grundet er eine fo barte Unflage, einen fo schweren Berdacht, einen Berdacht, melder nicht blos die Chre von hermes felbst untergrabt, fondern der in den banden lebelwollender jum Dolche geschärft wird, um bie Ehre eines jeden beliebigen Schülers von Bermes ju morten und feinen guten Ramen ju rauben! Bas verdient ben Ramen eines Berbrechens, wenn folches Berfahren benfelben nicht

verdient? Und wer, für den die driftliche Moral mehr als ein Schall, mehr als ein tönendes Erz, mehr als ein Mittel ift, Unbefangene zu täuschen, wer kann solche Verdächtigungen verbreiten? Wer darf mit gutem Gewiffen herrn hosn ninghaus direkte oder indirekte in solchem Treiben unterstüßen, ermuntern? Das Faktum selbst war bereits öffentlich als falsch bezeichnet worden; aber dennoch wiederholt herr höninghaus jest noch diese küge, dieses alberne Mährchen!

"Die Serrichaft der Verläumdung ift getommen", fagte neulich der ungludliche General Bugen! Möge Serr Dos ninghaus fich huten, unter dieser Serrschaft Dienst zu nehmen, oder gar nach ben höchsten Burden unter derselben zu ftreben.

# Sendfcbreiben

an den ungenannten Verfasser des Artikels in der Beis lage zu Ro. 341 der Rhein: und Moselzeitung, betreffend die Entfernung der Professoren der kathoslischen Theologie zu Bonn und der Mitglieder des Domkapitels zu Koln.

### Mein Berr!

Id habe erwartet , ber Berfaffer bes Artifels in ber A. Allg. Zeitung, gegen welchen Sie fich in der Beilage ju ber Rhein - und Mofelzeitung erhoben haben, murde Ihre Gegen. rede felbft murdigen. Es ift dies bis jest nicht geschehen, und es fteht auch nicht zu erwarten , daß es noch gefchehen werde. Was jenen Verfaffer veranlaßt, ju schweigen, barüber habe ich nur Bermuthungen. Daß er aber nicht geschwiegen, weil er etwa geglaubt, Ihre Bemerkungen feien nicht zu widerlegen, davon bin ich gewiß. Denu Alles, was Sie fagen, trifft jenen Artitel nicht. In Diesem find Die Borschriften Des Rirchens rechtes bezeichnet, nach welchen ein bestimmter Fall zur Beuts theilung tommen muß. Wollten Gie ibn alfo widerlegen, fo mußten Sie zeigen, daß feine Angaben der Bahrbeit nicht gemäß feien, daß das Rirchenrecht etwas Underes lehre, als er das Rirchenrecht lehren laffe , oder Gie mußten zeigen, daß die von ihm aufgeführten Sachverhaltniffe nicht unter diese Gesete subsumirt werden durften. Gie haben aber mit feiner Sylbe dargethan, auch nicht einmal ten Berfuch gemacht,

ju beweisen, daß jene Behauptungen bes Rorrespondenten ber Allg. Zeitung nicht bem wirklichen Rirchenrechte entspres den , und was den besondern Thatbestand betrifft , so haben Sie ausdrudlich erklart, .. von irgend einem besondern Ralle. von jeder Auwendung auf wirkliche Personen und Buftande wollten Gie Dabei zugleich absehen." Ihre Polemit ift Dems nach eigentlich nicht gegen jenen Ungengunten : fondern gegen Das Rirchenrecht felbft gerichtet. Gie fchieben an Die Stelle Der tlaren Borichriften Des Rirchenrechtes Ihre Ginfalle, Die Buniche Ihres Bergens, um Abfichten ju erreichen, welche Sie verwerfen werden, wenn Sie, ftatt Die Stimme Der Partheisucht, Die Stimme Ihres Gewiffens boren wollen. Freilich verfichern Sie, "Sie wollten von einem besonderen Falle, von jeder Unwendung auf wirkliche Verfonen und Buftande, abfes ben, es fei Ihnen blog um Recht und Wahrheit im Grunde fabe au thun." Allein wie Diefe Berficherung Ihnen gemeint fei, ob fie bas Resultat jener feinen Berlaumdungstunft, welche fich in der Familie Der Draone und Bonifaj-Schleicher ausgebildet bat oder nicht, das wollen wir dabingestellt fein laffen ; das aber unterliegt teinem 3meifel, baf Ihre Bemertungen fo geftellt find, daß es, troß Ihrer Berficherung, Jedermann in die Augen fällt, auf welche Personen Gie Dieselbe bezogen bas Batten Sie blos das Recht und die Bahrheit ins Auge gefaßt, wie batte 3hr Artitel bei ben urtheilefähigen und uns befangenen Lefern den Unmuth hervorrufen konnen, den er wirklich bervorgerufen bat? Allein wenn Diefe Rudfichten den Verfaffer des Artifels in der Augeb. Allg. Zeitung bestimmt baben mogen, nichts auf Ihre Bemertungen zu erwidern: fo wird Riemand, ber nicht gan; fremd in Diesen Dingen ift, es auffallend finden, wenn diese Blätter von demfelben Renntniß nehmen. Denn halten Sie fich berufen, die tlaren Borfchrifs ten des Rirchenrechtes ju verdunkeln , die Billfur an Die Stelle des Rechtes und die Verdächtigung an die Stelle Der Babrheit und ber Rachftenliebe ju fegen : fo halten wir uns, abgefeben von allem perfonlichen Intereffe, in einem ungleich boberen Grade dagu aufgefodert, der Babrheit Zeugniß gu geben, und ungerechten und lieblosen Infinuationen ju begegs nen, welche unter dem Schein des Rechtes ben Samen ber Zwietracht und die Baffen der Berfolgung unter das gemeine Bolt werfen.

11m jeder Gefahr auszuweichen, Ihre Gedanten nicht genau wieder zu geben, will ich Ihre eigenen Worte anführen. Gie fagen:

"Buerft entfteht die Frage, ob es einer Regierung auftebe. von ihr angestellte Lehrer Der fatholischen Theologie bei allem verfaffungemäßigen Schut, auf ben fie als Staateburger Unfpruch machen tonnen , ibrer Lebre megen ju entfernen. Bir halten dafür, daß Diefer Rall allerdings eintreten tann. Regierung fellt Diefe Lebrer an und befoldet fie, Damit fie ihre Zuhörer und Zöglinge in der Lehre der katholischen Rirche unterweifen. Es tann ihr nicht gleichgultig fein, ob Diefer 3med erreicht, ob er nicht etwa umgangen und ein entgegengesetzter erzielt werde. Sie wird ber Biffenschaft zu liebe Lehrfreiheit gestatten, aber nur in fo weitem Dafie, als es mit ben Zwedeu des Staats oder ber von ihm unterhaltenen Unftalten vereinbar ift. Sie wird und tann es nicht dulben. daß etwa ein Cebrer Des Rechts Rechtelofigteit lebre, ein Cebrer der evangelischen Theologie den Atheismus predige, ein Mediginer feine Schuler ju Gefundheitemordern beranbilde. Auf abnliche Beise bat auch ber Lehrer ber tatbolischen Theologie mit feinem Umte Die Berpflichtung gegen ben Staat übernommen, Dogma und Dieziplin ber tatholifchen Rirche ju verfunden. Bernachläffigt oder verlett er Diefe Pflicht, indem er nicht diefes Dogma und Diefe Disziplin, fondern Underes, Entgegengesettes lebrt, fo vergebt er fich nicht allein gegen seine Kirche, sondern auch gegen seine Regierung; er thut nicht basjenige, um weffentwillen ibm ber lebrftubl überlaffen, sein Gehalt ausgezahlt wird; und wenn er, an seine Bflicht gemabnt, ber Dabnung nicht achtet und fortfährt, eine Lehre ju verbreiten, welche berfenigen widerfpricht, ju beren Berbreitung ihn ber Staat angestellt hat, fo banbelt er widerfpenftig gegen biefen, und niemand, ber nicht will, bag ein Beamter feine Umtepflichten ungeftraft bartnadig übertreten burfe, wird alebann ber Regierung bas Recht abftreiten, fole den Biberfeslichteiten burch Entfernung vom Lehrftubl ein Ende ju machen."

Benn ich Ihnen meine Deinung über diese lange Stelle mittheilen soll: so will es mir dunlen, Sie hatten gar nicht nothig gehabt, mit dieset Stelle den Anfang zu machen. Denn was kann überflüffiger sein, als die ganze Stelle, welche Sie hier niedergeschrieben baben? Mir wenigstens kommt die ganze Exposition so überflüssig vor, als wenn man mir burch eine lange Rede beweisen wollte, das Quecksiber verfliege über dem Feuer oder der Regen mache naß und das Feuer brenne. Denn tritt der Fall wirklich ein, den Sie hier bezeichs net haben: so darf die Staatsbehörde, welche der katholischen

Rirche Sous gemabrt, nicht nur einen Lebrer ber tatholifchen Theologie entfernen, fonden fie muß ihn entfernen, wenn fie nicht ihre Pflicht und die Rechte der tatholischen Rirche verlet. gen will. Gin folder Lebrer ber Theologie mußte aber, wenn er einigermaßen bie Eflichten ber Sittenlebre und ber Chre achtete, es nicht anfteben laffen, bis die Staatsbeborbe ibn ent. fernte, fondern er mußte ihr zuvortommen und freiwillig von einem Voften abtreten . auf welchem er als Chrenmann nicht mehr bleiben tann. Diefe Pflicht tritt für ibn unabweisbar von dem Augenblicke an ein, wo er fich nicht mehr im Stande fühlt, Die tatholifche Lehre vorzutragen. Ber aber bennoch auf diefem Poften bleiben wollte, Der wurde volltommen fo gefeswidrig, volltommen fo fchlecht bandeln, als berjenige, wels der einen Lehrer ber Theologie ungerechter Beife aus feinem Umte verdrängen wollte. Denn wie jeter Staatsburger ein uns antaftbares Recht auf fein wohlerworbenes Bermogen bat : fo hat jeder Professor der Theologie ein wohlerworbenes Recht auf fein Umt und die damit verbundene Birtfamteit. ibm fein Umt raubt, feine Wirtfamteit fcmalert, ber vergreift fich nicht blos an feinem Rechte; fondern auch an feiner Chre, und ein folder Angriff ift baber felbft ftrafbarer, ale ber auf das materielle Bermogen irgend eines Staatsburgers.

Aber wie foll es ausgemacht werden, daß ein Profeffor der katholischen Theologie Echren vortrage, welche mit seiner Botation im Biderfpruche find? Muß ein Profestor von feinem Umte entfernt werten, wenn es einigen Uebelwollenden, wenn es seinen Feinden, wenn es irgend einer Partei, welche felbftfüchtige und ftrafbare 3mede erftrebt , gelungen ift , benfelben ju verdächtigen? Werden Gie, mein herr! Diese Anficht ju der Ihrigen machen? Und wenn Gie diefelbe ju der Ihrigen machen, tann es Ihnen bann einen Augenblick entgeben, daß diefe Unficht jeden rechtschaffenen Mann für fein Gigens thum, für feine Chre gittern machen muß? Kann ein rechtschaffener Mann rubig ju Bette geben, wenn Diese Unficht gelten foll? Denn wie viele Menschen find fo elend, daß fie teine, tein e Reinde hatten, welche nicht fabig waren, mahrend ber Racht Unfraut zwischen ihren Beizen zu faen! Sollten Sie kurzfichtig genug fein, um nicht einzusehen, welche Folgen Diese herrschaft der Ralumnie für ben Staat felbit haben muß? Die Kalumnie wird, durch den Erfolg ermuthigt, inimer fühner auftreten, auch die beiligften Menschenrechte mit frevelhafter Sand antaften und unter Die Fuge bringen. Nein, ich halte Sie nicht fur fo furgfichtig ; vielmehr tonnte man

glauben, daß Sie mit machiavellistischer Schlauheit der Regierung einen Rath geben wollten, welcher dieser die größte Berlegenheit bereiten muß. Sie wiffen es zu gut, daß nach Machiavelli die Verläumdungen für die Republit wie für jeden andern Staat so verabscheuungswürdig sind, so gefährlich, daß man zur Unterdrückung derselben kein Mittel scheuen durfe.

Die Berrichaft ber Berlaumdung wurde aber nicht minder verderblich fur Die Rirche, als fur ben Staat felbit fein. Wird ter Ralumnie bas Schwerdt in Die Band gegeben, wer wird, um bei unferem Falle fteben ju bleiben, julest einen Cehrftuhl besteigen wollen, um die fatholische Lehre gu begrunden und zu vertheidigen? Bas aber wird aus ter fatholifchen Theologie in Deutschland werden , wenn ibr Die Baffen Der Biffenfchaft geraubt werden? Rein, Diefer Beg ift der ficherfte, Die tatholifche Theologie in Deutschland gang ju untergraben. Denn ift nicht eine einzige tatholische Ratultat in Preugen unter Diefer Borausfegung im Stande, ben Kern Der gesammten fatbolischetbeologischen Biffenschaft in Deutschland aufzuzehren? Gin ausgezeichneter miffenschaftlicher Theologe ift eben fo felten, als ein großer Relbberr. Die ausgezeichnetern Theologen werden vielleicht nicht unschwer für eine preufische Ratultat ju gewinnen fein, ba fie immer bon Reuem glauben werden, was ihren Borgangern gefcheben, werde ihnen nicht widerfahren. In wenigen Jahren aber wird fie die Ralumaufreiben, und die tuchtigften Bertreter ter tatholiichen Rirche Deutschlands werten ibrer Bertheidigung geraubt werben.

Wenn aber die Ralumnie nicht zur Richterin über Orthodoxie und heterodoxie eines tatholischen Professors aufgestellt werden soll: wer soll danu darüber erkennen? Der Staat? In dem Falle, welcher Ihren Artikel hervorgerusen, werden Ihre Freunde laut einstimmen, wenn der Staat sich dieses Richteramt beilegt; wenn er die Prosessoren ohne Weiteres entsernt. Sie haben in dieser Beziehung so laut und so im Stillen, so süß und so einschmeichelnd dem Staate zugesprochen, daß Ihre Wünsche ohne Zweisel sich nerfüllt wären, wenn der Staat nicht einsichtiger wäre, als Sie und Ihre Freunde! Uber wechseln Sie einen Augenblick die Rolle, denken Sie einen Augenblick: der Staat habe herrn Klee ohne Weiteres von seinem Lehrstuhle wegen seiner Lehre entsernt! Welches Geschrei über die Eingriffe des Staates in die Dogmen der tatholischen Kirche! Aber herr Klee ist nicht Prosessor der tatholischen Kerche!

Professoren erlaubt, und wenn der Staat diese Professoren vogelfrei erklärt, so wird der ganze Chorus Ihrer Freunde rufen, der Staat sei in seinem Rechte, er handele lobenswürdig!

Die Berfetung Des Professors Mad ist Gegenstand Der lautesten Berhandlungen geworden. Gin öffentlicher Bettheibiger des Rechts schreibt: "In der That hat die Entfernung des Prosessors Mad von seinem Lehramte in den katholischen Candestheilen einen schlimmen Eindruck gemacht, vielsaches Wistrauen und Besorgniß für die Lehrfreiheit der katholischen Kirche geweckt. Bohl mag es auch bier Einzelne geben, welche sie billigen: denn es fehlt bei uns nicht an Katholisen, die aus Eigennuß oder aus Bornirtheit an der gemeinsamen Sache zu Berräthern werden \*)."

Satte ich daran gezweifelt, daß es unter den Katholiken solche Manner gibt, wie sie in ten letten Zeilen der angeführten Stelle bezeichnet werden: so wurde Ihr Artikel meine Zweisel gehoben haben. Die Absehung eines katholischen Prosessors wird nie einen schlimmen Eindruck beim Volke machen, wenn die gesetzliche Untersuchung vorbergegangen. Wo dieses geschehen, wird Niemand misbilligend sich außern, denn daß Recht sein muffe, tas gibt Jeder zu. Nur wenn Einer ohne Recht, ohne gesetzliche Form gestraft wird, da fühlt jeder Staatsburger sich ans

gegriffen.

Wenn aber dem Staate das Urtheil über die Orthotorie der katholischen Lehre nicht zugestanden werden kann, so kann der Staat für sich einen Prosessor der Theologie auch um der blegen Lehre willen nicht entsernen, er kann ihn für sich nur dann entsernen, wenn der Prosessor sich gegen den Staat selbst vergangen hat. Gegen die Prosessor der Theologie zu Bonn liegt in dieser Beziehung nicht die entsernteste Klage vor. In der Schrift: die Wahrheit in der Hermes'schen Sasche, wird ihnen von ihrem Vorgesehten das günstigste Zeugnist gegeben und in der preußischen Staatsschrift wird ausdrücklich gesagt, daß man sie herabge würdigt, daß einer derselben, der Pros. Achterfeldt, aufs härte ste behandelt worden.

"Die Professoren der Theologie jeder Confession find Staatsbeamte und Staatsbiener, und können ihre Rechte als solche nicht badurch verlieren, baß sie Geistliche gewesen

<sup>\*)</sup> S. Memorandum über die Entfernung des Prof. Dr Mad, von der rechtlichen Seite betrachtet. Gin Beitrag jur Erläuterung des wurtembergischen Riechenrechtes. Schaffhaufen 1840. S. 46.

noch ebe sie Professoren waren \*)." "Die Staatstegierung muß Gerechtigkeit üben gegen Jeben , wer es auch sei, den niedrigken, wie den höchsten Geistlichen, und darf nicht Partei nehmen! Denn ein Anderes ist es nicht für eine Resgierung, wenn sie einen Mann vom Amte entsetzt oder ihn auch nur in der Meinung fallen läßt, ohne ihm Raum zu seiner Vertheidigung gegeben zu haben! Soll die Regierung selbst als Klägerin gegen diese Prosessoren auftreten? Uber eine Regierung kann beutzutage keinen Bettler anklagen, ohne daß sie seine Schuld klar und deutlich ausspricht, und kein Gerichtshof ihn verurtheilen, ohne seine Vertheidigung gehöre zu haben. Wo soll die Regierung die Momente zu ihrer Unsklage hernehmen? \*\*)

Schämen Sie fich nicht, mein herr, bag Sie als Ratholit in öffentlichen Blattern , Der Billfubr , Der Berfolgungefucht das Wort geredet? Schamen Sie fich nicht, daß Sie Lehrern ber Theologie, welche von ihrer geiftlis den Beborde jum Lebramte berufen, mit ihrer Buftimmung und Approbation Sabre lang Die tatholifche Lebre vorgetragen baben, daß Sie diese ohne Urtheil, ohne Spruch aus ihrem Poften berauswerfen wollen? Gind Gie Ratholit, und Gie wollen Ihre Beiftlichen nicht einmal einem Bettler gleichstellen, ja nicht einmal einem Strafenrauber, einem Morber gleich. fellen ? Denn auch dem Morder, auch dem Strafenrauber wird, wenn er fich felbft feinen Bertheibiger mahlt, ein Bertheibiger von ber Berechtigfeitspflege beigegeben! "Und fie freinigten ben Stephanus - und auf ben Anieen liegend forie er mit lauter Stimme und fprach: Derr! rechne ihnen Diefes nicht jur Gunde, denn fie miffen nicht, mas fie thun! \*\*\*)"

Nicht der Kalumnie, nicht der Willfur, nicht der Staatsregierung sicht es zu, zu bestimmen, was in der katholischen Kirche orthodox oder heterodox sei, sondern dies zu bestimmen ist ein ganz anderer Weg da, und dieser Weg ist seit Jahrhunderten in dem kanonischen Rechte klar und bestimmt vorgezeichnet. Nach diesen Vorschriften ist der in Rede stehende Fall zu beurtheilen, und nach keinem andern, und Jedweder, wer er sein möge, geht über seine Besugnisse hinaus, welcher diese Vorschriften eigenmächtig überschreitet, er verlett nicht

<sup>\*)</sup> Die Bahrheit in ber hermes'ichen Cache G. 38.

<sup>\*\*</sup> Daselbst G. 28.

<sup>\*\*\*</sup> Aposteig. 7, 58, und Luc. 23, 34.

mehr das Recht der einzelnen Berfonen , fondern er wird ein

Frevler an ben Rechten ber Rirche überhaupt.

Man bat die Professoren der katholischen Theologie in Bonn ber Beterodoxie verdächtigt und bas, bas ift Alles, was bis jest gegen fie gescheben ift. Wer aber ift nicht ver-Dachtigt worden? Gind nicht Die hervorragenoften Manner, welche im Laufe ber Jahrhunderte Die Rirche erleuchtet baben, ber Beterodorie bezüchtiget worden? Sat man nicht gange driftliche Gemeinden irre geführt und ihnen den Apostel Baulus als Errlehrer verdächtigt? Ift nicht felbft ber Beiland als Berführer des Bolts verdachtigt worden ?

Bas ift alfo Verdacht und wie reinigt man fich von demfelben? Berdacht ift das Urtheil aus einem objektiven Grunde, daß Jemand eines Berbrechens, rudfictlich ber Barefie, fouldig fei. Das gange Gewicht bes Berbachtes bangt also von bem Grunde ab, worauf berfelbe beruht; und von der Art und Weise, wie bas Urtheil felbst gewonnen wird. Manche tommen burch Berlaumdung bei benen in Berbacht, die fie nicht naber tennen. Si nominatio sola sufficit, multi damnandi sunt innocentes, quia-saepe falso in quoquam crimina notan-Aber mas gibt benn bie Rirche auf einen folden Ber-Dacht? Gehr wenig; benn auf ben Grund eines folchen Ber-Dachtes tann rechtlicher Beife nicht einmal eine Inquifition unmittelbar gegen den Bertachtigten eingeleitet werden, fondern hochstens eine allgemeine, ob eine Ehatfache, welche zu dem nachtheiligen Urtheile berechtige, gegeben fei. Bare diefes anders, fo wurde die Welt nicht Inquisitoren und Richter genug aufbringen tonnen , intem es im Berhaltniffe nur febr wenige Menschen gibt, gegen die nicht irgend einmal in ihrem leben ein Berbacht erhoben worden. 3ft jene Thatfache, worauf der Berbacht beruht, tonftatirt, ift jugleich tonftatirt, daß biefelbe ben Berbacht begrunde, erft bann tann gegen den Berdachtigen inquirirt werden. Diese Inquisition erftrectt fich aber nicht allein barauf, ob jene Thatfache von dem Berdachtigten felbft gefett fei, fontern auch tarauf, ob fie wirtlich auf Saresie foliegen laffe. pflegt mit einem Baretiter Umgang. Der Argwöhnische, ber Boswillige wird Diese Thatfache migdeuten, er wird ihn, Dieses Umganges willen, felbft in ben Berbacht ber Barefie gieben, und bennoch ift Diefe Deutung Schlechthin willfurlich. Denn was ift flarer, als bag diefer Umgang ein gang anderes Biel haben könne? Zogen die Pharifaer nicht eben folche Schluffe aus bem Umgange bes herrn mit ben Bollnern und Gundern?

. Dat fich bei der Untersuchung die Thatsache, als wirklich bon dem Berdachtigen ausgegangen, und in ihrem juriftischen Berthe ergeben, bann erft ift ber Verdacht vorhanden. Untersuchung ift aber nicht den Verläumdern und öffentlichen Berdachtigern übergeben, fondern fie muß ehrlich (integritate), ordnungemäßig und von den dazu bestellten und vereideten Richtern vorgenommen und rechtmäßig (ordine iudiciario) geführt werden, nicht extraordinario usurpato iudicio, sed potius ex lege Dei secundum ordinem ecclesiae, wie der b. Augustinus fagt. Diefer fo be gruns Dete und gerichtlich erfannte Berbacht ift ber einzige, in Beziehung auf den im tanonischen Rechte von einer Reinigung Die Rede fein tann. Auf einem blogen Berdachte aber bestraft die Rirche überhaupt und insbesondere Niemanden als Reger. Noluit enim, heißt es in c. 18. S. 2. C. 2. q. 1. nach dem b. Augustin: hominem ab homine iudicari ex arbitrio suspicionis vel etiam extraordinario usurpato iudicio, sed potius ex lege Dei secundum ordinem ecclesiae. sive ultro confessum, sive accusatum atque convictum. Es wird beigefügt: Alioquin illud cur dixit: si quis frater nominatur aut fornicator aut idolis serviens etc. nisi quia eam nominationem intelligi voluit, quae fit in quenquam. cum sententia ordine iudiciario atque integritate profertur? Nam si nominatio sola sufficit, multi damnandi sunt innocentes, quia saepe falso in quoquam crimina nominan-Diefen allgemeinen Grundfaß hat Innocen; III. in c. 14. X. de praesumpt. (2, 23.) auch auf die der Barefie Beschuldigten zur Anwendung gebracht und erklärt: cum propter solam suspicionem quamvis vehementem nolumus illum de tam gravi crimine condemnari. Wenn aber Jemand auf blogen Berdacht hin nicht verurtheilt werden darf, fo barf er gewiß auch nicht gestraft werden, und am wenigsten von ber Staatsbeborbe, beren nachfte Pflicht es ift, Jedem in feis nem Rechte und gegen Unrecht ju schüten, mag der Angriff auf das Recht ausgehen, von wem er wolle.

"Berdammt niemals einen Menschen zur Schuld und zur Strafe, ohne ihn auch darüber vernommen zu haben, wenn schon der Antlager ein Seiliger ware. Sonft werdet ihr euch übel verftoßen und unheilbare Bunden vielen Anderen verfegen," sagt der h. Franz von Affist. \*).

<sup>\*)</sup> G. Gailers Erinnerungen G. 338.

Bo fener gefeslich ermittelte Berbacht vorhanden ift, da muß ber Berbachtige fich reinigen. Diefe Reinigung muß aber die gefesmäßige und insbesondere die tanonische fein. Dem Berbachtigen muß es möglich gemacht werben, fich gegen ben Berbacht zu reinigen. Man barf ibn baber nicht abweisen, wenn er fich reinigen will, man muß ibm die Thatfache und ben bestimmten Buntt, wodurch und warum er verdach. tig fein foll, bekannt machen; man barf ibm auch bie Reinigung nicht unmöglich machen, weil bie Forberung der Urt ber Reinigung entweder gesetwidrig ober in ihrem Inhalte felbft unfittlich und beterodor ift. Diese Reinigung ift teine andere als bie burch ben Gib und bie Gibes belfer. Ber biefe nicht leiften tann, weil es ibm, alles llebrige als gefehmäßig vorausgesett, sein Bemiffen verbletet, und weil er teine Freunde vorführen tann, die ibn für fouldlos halten, der ift ftrafbar, und es unterliegt teinem 3weifel, bag, in biefem Falle, Die Staatsbeborde Die Bflicht bat, einen folden Profeffor ber Theos logie fofort zu entfernen. Go lange aber Diefer gefesliche Bea nicht eingeschlagen und bis zu feinem Ausgange eingehalten worden, muß die Staatsbeborbe ben Professor in feinem Rechte fcugen, fie muß ihn balten, es mag baraus folgen, mas ta wolle. Denn die Staatsbeborte verlett ihre Pflicht, sobald fie jugiebt, daß auch der Allergeringfte im Staate, daß ber Bettler in feinem Rechte gefrantt werde, und feber Unterthan muß um fein Recht beforgt fein, wenn es auch in einem einzigen Ralle nicht vertheidigt wird. Alles, mas von einer feindlichen Parthei außer bem rechtlichen Wege geschieht, ift Billfubr, Unrecht, und unter welchem Ramen es auch auftreten und in welche Formen es fich bullen mag, es ift im Biderfpruche mit bem Geifte und mit ber Berfaffung ber Rirche, und eben bie Rirche, die man ju ichugen vorgiebt, muß bies Thun verdammen.

Die Kirche hat von jeber nicht bloß ben Verdächtigen, sondern den gerichtlich überwiesenen Irrlehrer mit Schonung, mit Entgegenkommen behandelt. Man denke nur an Felix, an Besrengar, um von vielen Andern zu schweigen. Obgleich über ihre Lebren abgeurtheilt, obgleich sie dieselben abgeschworen, hat man sie immer wieder von Neuem gehört, ihnen immer wieder die Mittel sich zu reinigen dargeboten. Und wie hätte es anders sein können? Wie hätte das Beispiel von dem guten Hirsten, welcher 99 Schaafe verläßt, um das Eine, das in die Irre gegangen, aufzusuchen und auf seinen Schultern wieder zur Peerde zu tragen, ohne allen Eindruck auf die Semütber der Kirchenobern bleiben können? Guer Versahren aber zeigt

daß es nicht der Geift des Christenthums ist, der in Guch wirkt, sondern daß es ein anderer Geist ift, der fich in die Gestalt des Lichtes hült, um die herauszutreiben, welche diesem Geiste der Finsterniß, der Irrlehre, des Hasses, der Verfolgung, der

Luge, bes blinden Gifere, Dbftand leiften.

Sind Sie Ihrer Sache gewiß, wohlan, treten Sie als Accusator gegen die Beschuldigten auf! Treten Sie hervor mit Ihrem Namen, damit es klar werde, ob Sie als Rläger vom Gesethe zugelaffen werden! \*) Warum zögern Sie mit der inscriptio in crimen? \*\*) Sind Sie Ihrer Sache gewiß: so haben Sie ja die poena talionis nicht zu befürchten! \*\*\*) Sie tönnen dann ja der frohen Erwartung sich hingeben, daß Sie Ihren Zwed erreichen werden, und auf einem ehrenhaften Wege erreichen!

Wie lange betrübt ihr meine Seele und peinigt mich mit Reden ? Schon zehn Mal schmäht ihr mich, schamlos rechthaberisch gegen mich.

Wollt ihr mit Wahrheit über mich groß herfahren, so überweißt mich meiner Schande!
Sieh, ruf ich: Gewalt!—teine Antwort, schrei? ich,—tein Gericht!

Siob R. 19.

Die katholischen Professoren der Theologie zu Bonn sind überdies versassungsmäßig gegen Mißhandlungen dieser Art gessichert; denn es ist sestgesett: 1) daß bei Berdacht oder Klage eine gemischte Commission die Thatsache untersuchen und 2) über die quaestio iuris das Gutachten einer andern Universität eingezogen werden solle +).

Sie feben hieraus, daß die Professoren in Bonn, fo lange

<sup>\*)</sup> C. 4. c. II. q. 1. \*\*) C. 4. c. II. q. 8.

<sup>\*\*\*)</sup> C. 2. c. VI. q. 5.

<sup>+)</sup> Bgl. damit das Bairifche Recht, und bas Preußische bei Bielis.

das Kirchenrecht in Preußen gilt, sehr sicher fieben, und daß Sie ganz andre Dinge vorbringen muffen, um fie aus ihrem Posten zu verdrängen.

Bergleiche ich aber mit diesem gesehlichen Bege Ihre Angaben, so finde ich, daß Sie, statt die Kirche zu schützen, ihre Institutionen durchbrechen und der Häresie Thur und Thor öffnen. Sie schreiben: "die Widersetzlichkeiten treten aber alle Mal da ein, wo der römische Stuhl, resp. ein Bischof oder ein Roadjutor, dem die Regierung die Besugniß einräumt, die Bisdung des Klerus zu ordnen oder über die Reinheit der kirchlichen Lehre überhaupt zu wachen, entscheidet, daß die Lehrweise eines Lehrers nicht die echte und rechte ist, und dieser sich den Unordnungen des kirchlichen Oberhauptes nicht fügen will, somit den Bestimmungen der geistlichen und weltlichen Behörden

gleich beharrlich entgegen bandelt."

Ramobl entscheidet! Aber wo ift benn bis jest eine Entscheidung in unserm Falle vorhanden? Mirgendwo. Gine Entscheidung, welche nicht im gefestichen Wege ju Stande tame, ift teine Entscheidung! Der Bischof ift fo gut an die Gefete ber Rirche gebunden, wie ber Beringfte unter ben Glaubigen, ja er ift, bes Beispiels megen, in eis nem weit höhern Grabe taran gebunden. Aber auch bann, wenn die Entscheidung im gesetlichen Wege erfolgt ift, ift ber von ihm Verurtheilte bennoch nicht unbedingt verpflichtet, fich ber Entscheidung ju unterwerfen: fondern er tann, um bon bem Recursus ad principem nicht ju reden, bei einer bobern Instant Appellation einlegen. Es bat fehr viele Bischöfe: Re= forius, Beryllus von Boftra, Lucifer v. Cagliari, Glipandus gegeben, welche Stifter von Barefien, respective Schiemen mas 3ft nun der Lebrer der Theologie verpflichtet, fich einer folden Entscheidung unbedingt ju unterwerfen : fo ift er auch verpflichtet, die Barefie anzunehmen. Wie, wenn der fall wie-Dertehrte, den die Ergbiogese Roln in ihrem Ergbischofe Ser. mann von Bied gesehen bat? Waren die Professoren ber Theologie ju Bonn unbedingt verpflichtet, fich feinen Entscheis bungen ju unterwerfen ? Und wenn bie Preugifche Staateres gierung verpflichtet mare, folche Profefforen der Theologie fofort au entfernen und dem Erabifchofe willfahrente lebrer au berufen? Geben Gie, wohin ihre Theorie führt? Geben Gie, daß Sie Die Rirche verrathen, um einen fo wenig loblichen 2med gu erreichen, als der Ihrige und der Ihrer Freunde es ift ? Lefen Sie bas Bert bes jest regierenden Papftes Gregors XVI. um fich von der Falfchheit Ihrer Dottrin ju überzeugen.

Ich habe bereits oben gefagt, daß Ihre Freunde der Preus sischen Regierung jedes Recht zuerkennen, wenn es nur gilt, die sogenannten hermefianer in ihren Rechten zu tranten; daß sie über Eingriffe schreien, wo dieselbe Euren ungerechten Anforderungen nicht fofort entspricht. Erlauben Sie mir, daß ich Ihnen über diesen Punkt die Ansichten eines großen Mannes mittheile.

Boffuet schreibt in seiner Politique tirée de l'écriture

sainte Lib. VII. Art. IV.

"Die faliche Politit betrachtet die Angelegenheiten der Religion mit Widerwillen, und man kummert fich nicht um ihre Angelegenheiten, noch um die Berfolgungen derer, die nach dersetben leben."

"Es gibt nichts Seltsameres als das Urtheil der Staatsmanner und der Politiker über die Angelegenheiten der Religion."

"Die meisten behandeln sie als Bagatelle und eitle Spig, findigkeiten. Die Juden führten den h. Paulus mit einem hartnäckigen Sasse vor den Richterstuhl des Statthalters Sallio und sprachen: ""dieser beredet die Menschen, Sott wider das Gesetz zu verehren."" Sie glaubten durch eine so ernste und schwere Anklage seine Ausmerksamkeit auf sich gezogen zu haben. Aber Paulus hatte kaum den Mund geöffnet: so sprach Gallio zu den Juden: ""Benn es irgend ein Unrecht oder eine arge Schandthat wäre, ihr Männer, Juden, so wurde ich euch anhören von Rechtswegen: da es sich aber um Borte und Namen und euer Gesetz handelt, so möget ihr selbst urtheilen: darüber will ich nicht Richter sein."" Er sagte nicht, sie sind mir zu hoch und gehen über meine Einsicht, sondern das seien nur Wortzänkereien und unnütze Spitssindigkeiten."

"Die Juden, welche fahen, daß dieser Richter sich so wenig um ihre Klagen fummerte, und daß er den h. Paulus und
seinen Begleiter ihrer Willführ zu überlassen schien ,,,,, war fe n
sich alle auf den Sosthenes und schlugen ihn"
ohne irgend eine Rücksicht vor einer so hohen Behörde. ,,,,, Und
Gallion nahm sich alles dessen nicht an." Alles schien ihm
Kleinigkeiten in diesen religösen Streitigkeiten, und eine unbesonnene Site, solcher Leute. Die sich thörichte Dinge in den

Ropf gefest batten."

Wenn die Preugische Regierung ben Instinuationen Ihrer Freunde glaubt, so nimmt fie fich das Verfahren des Gallio jum Mufter, fie tummert fich gar nicht um diese religiösen Streitigkeiten, und auch dann, wenn die Ankläger kommen, fich über die Profesoren in Bonn herwerfen und fie schlagen, "so nimmt fich die Regierung alles bessen nicht an." Und

sie wird dessenthalben von Ench gelobt werden, weil sie sich nicht in religiöse Fragen einmischt! Und hat man die Prosesson von Bonn fortgejagt, so wirft sich der wüthende Hause auf Andere, und schlägt sie, und die Preusische Regierung,, nimmt sich alles dessen nicht an!" und endlich werden die Ratholisen alle aus Preusen herausgejagt, und "nimmt sich die Regierung alles desse nicht an." —

König Ugrippa und die Königin Berenice wollten den Apostel Paulus einmal gerne sprechen hören. Der Gousverneur Festus beeilte sich, den erlauchten Personen dieses Verguügen zu verschaffen. Paulus ward vorgeführt und redete vor Ugrippa. Festus aber sprach, da er sich so verantwortete, mit lauter Stimme: du bist von Sinnen Paulus! das viele Wissen macht dich unsinnig! \*) "Die Juden, welche von Jerusalem gestommen waren, traten rings um ihn (den h. Paulus) her und brachten viele und schwere Anklagen vor, die sie nicht beweisen konnten, weil Paulus sich verantwortete \*\*)." Festus aber, vor dem Paulus verlagt war, fand keine Schuld an ihm, um ihn zu verurtheilen.

"Indeffen nahm dieser billige Mann," sagt Boffuet, "welscher den Paulus nicht verdammen wollte, teinen Unstand, ihn seinen Feinden zu überliesern. Denn statt ihn zu Casaraa zu richten, entschloß er sich, ihn nach Ierusalem führen zu lassen, um den Juden einen Gefallen zu thun, welche ein Romplott gebildet hatten, um Paulus zu tödten, entweder unter Wegs oder in Ierusalem selbst, wo das ganze Volt auf ihrer Seite war. Dadurch wurde der h. Paulus gezwungen, dem Fesstus zu sagen: "Ich stehe vor dem Richterstuhle des Raisers, da muß ich gerichtet werden, den Juden habe ich kein Leid gethan, wie du besser weißt."

In der Apostelgeschichte und bei Boffuet fiehen noch viel mehre derartige Bemerkungen; ich will Sie aber nicht langer damit hinhalten, sondern Sie ganz sich felbst überlaffen, damit Sie diesen Festus bewundern können. Sie und Ihre Freunde werden es tief empfinden, daß dieser Festus achtzehn hundert Jahre zu frühe das Licht der Welt erblickt hat. Denn dieser Festus wäre ganz der Mann, dem man das Schickfal der Bonner Professoren der katholischen Theologie und der Domherren zu Köln in die hände legen müßte. Dieser Festus würde sich in religiöse Fragen nicht einmischen, würde ganz nach Ihren

<sup>&</sup>quot;) Apostelg. 25.

<sup>\*\*)</sup> Apostelg. 26.

Erwartungen handeln. Doch müßte er keine Appellation an den Kaiser annehmen, sondern Paulus ganz damit abweisen, er müßte auch seine Ansicht aufgeben, die er den Juden gegenüber aussprach: "Es ist der Römer Sitte, nicht einen Menschen zu verurtheilen, ehe der Bellagte die Kläger vor sich geshabt und Raum erhalten habe, sich zu vertheidigen und von der Beschuldigung zu reinigen "). Und Sie, mein Herr! würden ihm die Gefälligkeit erweisen, durch einen Artikel in der Coblenzer Zeitung seinem guten Willen zu Hülfe zu kommen, und Sie würden die betreffende Sitte der Römer so verdunkeln, wie sie Die Vorschriften des kanonischen Rechts verdunkelt haben!

Aber was werden Sie jest, da dieser Festus nicht ta ist, von dem Apostel Paulus sagen, der an den Raiser, an den römischen Raiser, an einen heidnischen Raiser appellirt, um von ihm in seinem Rechte gegen die religiöse Verfolgung der Juden geschüßt zu werden? Ist es nicht traurig, daß grade ein so angesehener Apostel allen nachfolgenden Zeiten ein so übles Beispiel gegeben, daß er sich den Händen der Juden nicht überliefert hat, daß er sich nicht von ihnen bat umbringen lassen? Was bleibt Ihnen übrig, als sich an Herrn Strauß zu wenden, damit er diese fatalen Angaben als Mährchen erklärt!

Ich mußte mich nun noch insbesondere auf eine Prüfung Ihrer Rasonnements über bas Domtapitel in Roln einlaffen. Allein ich halte tas für unnöthig, und die Berficherung für binlanglich, daß Alles, mas Sie über Diesen Bunkt fagen, durchaus bag und unbestimmt ift , und nichts als Ihren Bunfc verrath, die gedachten Domherren aus ihrem Poften berauszuwerfen. Benn Gie aber fast drobend bingufugen, daß Das Oberbaupt der Rirche in manchen Fällen es für zwedmäßig erachten konnte, einen fanonischen Prozeg einzuleiten, zu beffen Berbutung ebenfalls bie Diener ber Rirche ibre Stellen freiwillig niederzulegen bereit fein durften, fo entfteht in mir ein unnennbares Befühl ber Bufriedenheit, baf Sie einen folden Progef nicht einzuleiten und ju führen haben. Wer eine gerechte Sache bat, wer fich berfelben bewußt ift, ber fürchtet fich bor teinem Prozeffe. Duß er aber bennoch fürchten, webe bann denen, welche den Prozeg leiten! Es fteht aber um fo meniger ju befürchten, bag bas Recht eines ber Domfapitularen ju Roln gefrantt werde, ba in dem feierlichen Aftenftucke über die Beilegung der Rolner Bermurfniffe von der Prenfifchen

<sup>\*)</sup> Apoftelg. 25, 17.

Regierung noch unter dem 11. Januar dieses Zahres öffentlich erklärt worden ist: "das Wetropolitan-Rapitel zu Köln habe stets eine treue Fürsorge für das

Bobl ber Diogefe bewiefen."

Sie werden nach diesen Bemerkungen ohne Zweifel glauben und auch fagen, die Professoren der katholischen Theologie in Bonn legten einen sehr großen Werth auf die Beidehaltung ihrer Stellen. Ich kann Sie das Gegentheil versichern. Das werden Sie freilich nicht begreisen, aber darauf kommt es auch nicht an. Genug, wenn die es verstehen, welche ein Gewissen, welche Sinn für Recht, welche Absche vor der Verfolgung und Ehrfurcht vor dem Gesete haben. Diese Gigenschaften zu erlangen, lassen Sie sich angelegen sein, das wird Ihnen grössere Jufriedenheit, größere Ehre vor Gott und Menschen dringen, als wenn Sie sich in Dinge einmischen, die zu beurtheilen Sie weder Kenntnisse noch Unpartheilichkeit genug haben.

Leben Gie mobi!

## Erklärung.

Der ungenannte Verfasser des Sendschreibens an Herrn Dr. Rheinwald, hat erst jest eine Erwiderung auf meine Erklärung in der A. A. Zeitung vom 4. Juli v. I., die "Personen und Zustände" betressend, in die No. 17 der Höninghausischen Kirchenzeitung einrücken lassen, Um sich wegen seiner frühern falschen und ehrenrührigen Ausgaben zu rechtsertigen, schreibt mir der bezeichnete Ungenannte jest ohne alle Umstände einen Artisel in der E. A. Z. zu, der auch nicht das entserntesse Wersmal an sich trägt, daß er von mir herrühre, der mir in allen Beziehungen durchaus fremd, und zwar so fremd ist, daß ich es erst jest ersahren habe, daß derselbe in d. E. A. Z. abgedruckt ist. Aus weitere Erörterungen kann ich mich einem anonymen und solchen Gegner ges genüber nicht einlassen.

Bonn im Mär; 1842.

Dr. Braun.

# Christliche Wohlthätigkeits - Anstalten.

Aus dem Frangofischen bes herr Moran Christophe.

#### I. Artifel.

Es ift eine Thatsache ber Geschichte, Die Das Christenthum teinesweges zu leugnen braucht, daß seit der Aufhebung der Stlaverei Die Bahl ber Armen und ber Bettler übermäßig und auf eine, den heidnischen Bolleru unbefannte Weise, zugenommen hat.

Das Christenthum, welches einer ungeheuern Anzahl Menschen aus den niedrigsten Boltstlassen die Freiheit gab, schust daher eine unzählige Wenge von Armen, Bettlern und Hulfsbedürftigen '). Indessen gab das Christenthum nicht auf einsmal ohne Borbereitung den Stlaven die Freiheit. Es predigte den Stlaven selbst weniger die Freiheit, sondern empfahl mehr die Freilassung derselben den Herren. Es sagt nicht zu den Stlaven: "Alle Menschen sind gleich, eure Herren sind Aprannen, werset euer Ioch ab und empört euch, ihr seid frei." Sondern es sagt zu den Herren: "Alle Menschen sind Sohne desselben Baters, der im himmel ist, gebet euren Stlaven, die eure Brüder sind, die Freihet; Gott gab euch den Reichthum und die Freiheit unter dieser Bedingung." Auf die Art wurden in einzelnen Fällen, vor wie nach Jesus Christus, die Freislassungen einzeln fortgesett.

Die Freilaffung wurde aber nach der Einführung tes Christenthums häufiger und constanter. Die Civilisation der Alten hatte in vier tausend Jahren nicht so viele Freigelaffene gemacht, daß dadurch die Sesellschaft beengt oder gedrückt worden ware; während taß in weniger als drei Jahrhunderten sie mit solchem Enthusiasmus und ohne politische Vorschauung zusnahm, daß, man muß es sagen, diese arme Leute zu früh, mitten in eine verderbte und eigennühige Welt geworfen, sich selbst überlassen wurden. Sie hatten noch keine Erfahrung, und flürzten sich so durch ihre Unwissenbeit in das fürchterlichste

Elend 2). Es war jedoch nicht in den ersten Zeiten des Christenthums, wo die Nächstenliebe Hospitäler und Hospitien für die Hülfsbedürftigen gründete. In der ersten Kirche waren die Häuser aller Christen ihren Brüdern offen. Sie theilten unter sich nach Maggabe des Besiches und des Bedürfnisses. Es gabnoch teine Hospitien, weil es noch teine Urmen gab 3). Dividebatur singulis prout cuique opus erat, neque quisquam inter illos egenus erat 4). Selbit in ben langen Jahrhunderten der Verfolgung hatte das Christenthum keine Mittel, seine Urmen zu unterstützen, als freiwillige Belträge. Aber diese Einrichtung war so beschaffen, daß sie völlig für alle Besdursniffe ausreichte.

Um diesen Schat ber chriftlichen Nächstenliebe zu pflegen, ging die erfte Kirche so weit, daß sie ihre Gläubigen dahin vermochte, ihre Guter zu verkaufen, und den Erlös zu den Füsken der Apostel niederzulegen. Dies thaten die meisten unter

ibnen.

Der h. Paulus schrieb den Corinthern und empfahl ihnen, jeden Sonntag Kolletten oder Almosensammlungen zu halten, um den Urmen beizustehen, daffelbe hatte er auch den Kirchen

von Salatien vorgeschrieben.

Der h. Justinus erzählt, daß alle Gläubigen aus der Stadt und von dem Kande sich am Sonntage versammelten, um die Feier der h. Geheimnisse zu begehen; daß nach dem Gebete Jeder ein Almosen nach seinem Willen und nach seinem Wersmögen gabe, daß man den Ertrag dem Vorstand, d. i. dem Bischofe, übergebe, damit dieser ihn unter die Armen, die Witwen und die Hulfsbedurftigen vertheile u. s. w. Dieser Gesbrauch wurde zur Zeit des h. hieronymus beobachtet; der Gesbrauch des Almosensammelns, welches in jeder Pfarre unter ter sonntäglichen Wesse geschieht, schreibt sich von jener Zeit her.

Jede Rirche bildete so eine Hulfstaffe jur Unterstützung der Armen. Die römische Rirche ernährte gegen das Jahr 250 154 Seistliche und mehr als 1500 Arme. Seit ihrer Stiftung und so lange die Verfolgung dauerte, bemühte sie sich, bedeutenden Juschuß den Armen in der Provinz, und den zu den Bergwerken verurtheilten Bekennern zukommen zu laffen. Diese gemeinschaftlichen Kirchengüter bestanden in den ersten drei Jahrhunderten größtentheils in Mobilien, in Mundvorrath, in Kleidern, in baarem Selde. Sie wurden bloß aus freiwilligen Gaben der Släubigen zusammengebracht, denn es war nichts vorgeschrieben, Riemand war gezwungen zu diesen Saben 5).

Man empfahl es nichts desto weniger als eine religible Pflicht, die Erstlinge und den Zehnten von den Früchten und dem Biebe zum Unterhalte der Priester und der Armen zu

geben 6).

Nach den Zeiten der Verfolgung befagen die Kirchen Smmobilien. Dieses ist aus einem Edike des Constantinus und bes Licinius vom Jahre 313 klar ?). Die Diakonen batten bie Sorge für diese Immobilien. Es war ihr Amt, Alles, was zum gemeinschaftlichen Kirchengute geopfert wurde, in Empfang zu nehmen, es gut zurück zu legen, sicher zu bewahren und es nach den Vorschriften des Bisschofes zu vertheilen. Die Diakonen mußten dem Bischofe über die Hülfsbedürftigkeit jedes Einzelnen berichten, und hiernach gab der Bischof seine Anweisungen. Es gebörte demnach zu ihrer Psiicht, sich nach den Umständen der Hülfsbedürftigen zu erkundigen, und zu diesem Ende genaue Verzeichnisse, sowohl über die Priester, als über die Jungfrauen, Witwen, Waisen, und alle andere Arme, die die Kirche ernahrte, zu balten A.

Die Diatonen mußten auch diesenigen, die fich nen anmels beten, prüfen, und über die Aufführung bersenigen, die schon Almosen erhielten, wachen, um zu sehen, ob sie des Beistandes der Kirche auch würdig wären. Sie mußten für die Beberbergung sorgen, um zu sehen, von wem und in welchet Weise sie frei gehalten werden sollten. Die Laien wandten sich auch in Allem, was sie dem Bischose vortragen wollten, an sie, dem sie sich nur selten aus Achtung vor seiner hohen Stellung und

aus Furcht, ibn ju beläftigen, naberten 9).

In sedem Stadtviertel von Rom, war ein Ort, ben man Diakonia, eine Art Almosenbureau, nannte. Ein Diakon ressidirte hier, und empfing ju diesem Zwecke eine gewisse Summe, über welche er Rechnung ablegen mußte. Man liest in den Akten der Apostel, daß in dieser Epoche der Zusluß der Armen und der Zuwachs von neuen Jüngern einige Unordnungen hervorgebracht haben, wodurch man sich veranlast sah, sieben Diakonen zu wählen, welche den Armen bei Tische aufwartesten. Ministrare mensae. Denn, sagt die h. Schrift, es wäre nicht recht, wenn die Apostel das Bort Gottes verließen, und sich den Sorgen für das Zeitliche bingäben 10).

Die Diatonen wurden in ihren muhfamen Amtsverrichtungen durch Diatonissen unterstückt. Man mählte zu Diatonissen die älteren Bitwen, Bitwen von etwa sechzig Sabren. Später wurde dieses Alter bis auf vierzig Sahre heruntergesetz, aber man mählte immer die weisesten und in den verschiedenen Uebungen der Rächstenliche erfahrnen Bitwen aus. Zuweilen übertrug man dieses Amt auch Jungfrauen; auch sie nannte man dann Bitwen. Ihr Dienst bestand darin, daß sie alle Perssonen ihres Geschlechtes, deren Krantheit, Armuth oder sonstiges Elend sie der Sorge der Kirche empfahlen, besuchten, und hülfe leisteten. Sie besuchten und standen auch den Gesangenen, vorzüglich der Märtgrern, bei; sie waren bestellt, die

Ermen zu nähren, die Fremden zu bedienen, die Totten zu begraben, und überhaupt, alle Werke der Barmberzigkeit zu üben 11). Die Diakonissen erhielten die Handeaustegung, und gehörten zur Geistlichkeit, weil sie in Ansehung der Kranken einen Theil der Amtsverrichtungen der Diakonen übten 12). Unglücklicherzweise kam an die Stelle dieser bewundernswürdigen Einrichtung der Diakonen und Diakonissen eine andere, welche sie nicht ersessen konnte.

Wit seben in der That, wenn wir die verschiedenen Phas fen, welche das Christenthum durchlaufen bat, verfolgen, daß nachdem die Berfolgungen aufhörten und die Rirche frei murbe, Die Nachstenliebe anfing, Bobltbatigfeit ju merben, und fich bemubte, ben Urmen anders als durch einfache Almofen und einfache Unterflühung in ihren Baufern ju Bulfe ju tommen. Gie dachte nämlich daran, fie in gemeinschaftliche Wohnungen ju bringen und fie gemeinschaftlich ju nabren. Es ift Diefe Weise viel vortheilhafter für die Urmen, fagt der b. Gregor 13) und ich tann bingufeben. fie ift viel gemächlicher für fie (Die Rache fteuliebe), und ftimmt überhaupt febr wenig mit ber driftlichen Nächstenliebe ber erften Zeit. Als Die Rachftenliebe anfing zu ertalten, faat der b. Sobannes Chrofostomus, fublte man die Rothe wendigfeit, öffentliche Bufluchteorter einzurichten. Dan mußte Damals wohl durch gemeinsame Ginrichtungen Gurforge treffen. da die individuelle Wohlthätigkeit nicht mehr ausreichte, und in der Dauerhaftigleit Diefer Inftitute jene Rublichleit und Fortbauer fuchen, welche ber Bobltbatigfeit ber Ginzelnen abging 14).

Es war also nicht die Nächstenliebe, welche bie Sospitien und Sospitäler schuf, sondern es war der Mangel an Nächstenliebe, oder, wie wir es beut zu Tage nennen. Eggismus.

Aber diefer Egoismus behielt lange die Buge feiner Mutster, und hörte nicht eher auf chriftlich ju fein, als bis die Rachstenliebe Philantropismus wurde.

<sup>1)</sup> Der Berfasser gebraucht einen durchaus unrichtigen Ausbruck, instem er sagt, daß bas Christenthum Ar me und Bettler geschaffen hatte; indem die Stlaven freigelassen murden, entband das Christenthum ihre Berren nicht von der Psicht einer christlichen Fürsorge, wozu die Rachentliebe sie ausstrete. Richt das Christenthum, sondern der Mangel dieser Fürsorge hat die vielen Armen und Bettler geschaffen. D.

<sup>2)</sup> Der Berfasser hatte hinzufügen muffen, das die Stlaven ichredliche Leiden durch die harte und Grausamteit ihrer herren zu erdulden hatten, von welchen die Urmen und Bettler verschont blieben. Die Stlaven wurden der hutse der Rächstenliebe nicht theilhaftig. D.

<sup>3)</sup> Es gab bamals noch teine Armen, weil bie Saufer

der Christen allen Brüdern offen standen. Der Berfasser sieht demnach wohl, daß es ungenau ist, zu sagen, daß das Christensthum die Armen und die Bettler geschaffen habe. D.

4) Act. Apost. IV, 15, 35.

5) Tertull. Apol. c. 39. - Eus. VI. Hist. c. 43.

6) Origen. Hom. I, V, 17. In los.

- 7) Eus. Hist. X. c. 5.
- 8) Const. Apost. 3, c. 19. 9) Const. Apost. 2, c. 28.
- 10) Act. Apost. c. 6, v. 1 etc.
- 11) Epist. Paul.
- 12) Const. Apost. 6, c. 17.
- 13) Greg. I. IX. Epist. 24.
- 14) Sanct. Chrysost. in Matth. XXVII, 10. Homel. 85.

# Hirten brief

# des hochwürdigsten Bischofes von Beisset.

Köln, am 4. März. Der hochwürdigste Bischof, herr 30shann von Seissel, fuhr heute Morgen 10 Uhr, unter bem festlichen Geläute der Gloden, begleitet von den herren Domstapitularen, Seneral-Vikarius Dr. 3ven und dem Königlichen Regierungs, und Schulrathe Dr. Schweitzer, nach dem Dome. An dem Portale desselben wurde der hochwürdigste herr Bisichof von dem versammelten Domkapitel empfangen und ins Kapitelzimmer geführt, woselbst die Wittheilungen der Breven und Urkunden über die Installation zu Protokoll genommen wurden. Um 12½ Uhr kehrte der herr Bischof unter Glotzengeläute in den erzbischsichen Pallast zurück. Unter demsselben Datum haben Se. Bischsstlichen Vallast zurück. Unter demsselben Datum haben Se. Bischsstlichen Gnaden nachstebenden hirstendrief au alle Seistlichen und Gläubigen der Erzdiözese Köln gerichtet:

Johannes von Geissel, durch Gottes und des Apostolischen Stubles Gnade Bischof von Speyer, Seiner Gnaden des hochwürdigsten herrn Erzbischofes von Köln, Clemens August, Freiherrn Droste ju Vischering, Coadjustor mit dem Rechte der Nachfolge, Apostolischer Administrator des Erzbisthums Köln, Commenthur des Königlich Baierischen Berdienstordeus vom h. Wichael, Ritter des Verdienstordens der Baierischen Krone und der Königlichen Atademie der Bissenschaften ju Wünchen correspondirendes Witglied, allen Geistlischen und Gläubigen der Erzbischese Köln Gruß und Segen!

Unfere Bulfe ift im Ramen bes Berrn, ber himmel und Erbe gemacht bat; barum fei fein Ramen gepriefen von nun an bis in Ewigfeit 1). Der Berr ift nabe Allen, die ibn in Babrheit anrufen, benn er erhört bas Gebet berer, bie ibn fürchten, und macht fie felig. Geine Augen find offen über ben Berechten, und feine Dhren boren auf ihre Bitten. Sie rufen zu ibm aus ihrer Trubfal mit bedranatem Bergen und gebeugtem Beifte, aber ber Berr ift ihnen jur Seite und erbort fie - er errettet fie aus allen ibren Betrubniffen 2). Er rebet Frieden über fein Bolt; und vom Simmel berabblidend läßt er auf Erben die Milde und Babrbeit fich begegnen und Ges rechtigfeit und Frieden den Bund ichliegen. Den Seinen wenbet er fich ju, und gibt ihnen ein neues leben, bamit fein Bolt fich in ihm erfreue. Aus der beiligen Stadt fendet er ihnen fein Beil, und auf einen Welfen fellt er ihre Fuße, damit Biele es feben und auf ibn hoffen 3). Er schickt seine Boten aus, damit fie feine Gute predigen und fein Beil vertunden.

und die freudige Botschaft feines Friedens 4).

Ein folder Bote des Beils und des Friedens vom herrn ericheinen auch Wir unter Gud, geliebte Didgefanen bes Erge bistbums Roln! Bon Ihm berufen, ber in Die Belt tam, feinen Frieden ju verfunden Allen, Die ihm naben, und ber ba ftart ift in ben Schwachen, und gefendet von feinem Statthalter auf Erben, bem er bie Obbut feiner Beerbe anvertraut hat 5), tommen Bir ju Guch, Die frohe Botichaft Euch angufagen, daß er fein Ungeficht Guch jugewendet und Gure Gebete erhört hat mit vaterlicher Erbarmung. Lange trauertet 3hr in tiefer Befummernig, und ichmerglich bewegten fich Gure Bergen in bangen Beforgniffen. Sbr trauertet mit ber meinenden Braut bes herrn; denn des Beiligthums bober Priefter mar ferne. und feine fegnende Stimme murbe nicht vernommen an ber ges weihten Statte. Da hobet Ihr Gure Bergen empor jum guten hirten, dem Bifchof Gurer Seelen, Der ba jum Saupte geges ben ift über die gange Rirche 6); und ftandhaft im Glauben an Ihn, ter versprochen hat, bei ben Geinen zu bleiben bis an der Welt Ende, und unerschüttert in der Soffnung des Evangeliums, bas verfundet worden, ichicktet 3hr inbrunftige Gebete ju Gott, daß es fein verlaffenes Beiligthum in Gnaden aufebe und feine Braut trofte, Die er mit feinem Blute fich ertauft hat 7). Guer Glaube aber und Gure Treue wurden verfündet in ber gangen Belt, Guer Schmerz wurde mitempfunden unter allen Bolfern am beiligen Leibe des herrn 8), und unter allen Bungen fliegen unaufborlich Gebete mit ben Gurigen vereint auns himmel, auf daß bes Leibes haupt Eure Betrübnif wende und Guer Schmerz in Freude verwandelt werde.

Und fiebe, ber Berr bat Guer Fleben und bas Gebet Eurer tatholischen Mitchriften erhort. Der barmbergige Gott, ber Die Bergen ber Ronige lentt, wie Bafferbache, und fie neiget. wohin er will 9), bat bie Seele eines weisen, milben und gerechten Roniges bewegt, bag er gerührt wurde von Gurem Schmerze und Gure Trauer mitempfand, Bom Berrn ber Deerichaaren jum Throne Seiner Bater berufen, mendete Er Seinen weifen Blid mit moblwollender Obforge auf Guer verlaffenes Beiligtbum; und Seine landesberrliche Berechtigfeit wollte. daß Guer Dochaltar nicht ferner mehr vereinfamt fiebe. Ronigliches Berg öffnete fich ben beigen Bunfchen Seiner tas tholischen Unterthanen , und Seine Milbe beschloß , in gemeinfamer Berhandlung mit dem Oberhaupte ber beiligen Rirche ben Frieden gurudguführen. Und ber Sott bes Friedens fegnete bas icone Bert. Sein Geift gof wechselseitiges Bertrauen in die verföhnlichen Bergen, und ber Blid feiner Gnade von der Bobe bereitete ten fegenereichen Bund ber Berechtigfeit und des Friedens 10). - Uns aber, feinem unwürdigen Diener, ertheilte er die Sendung, Guch die frobe Botichaft ju vertunden, und bas bobe Gottesmert fortan in Gurer Mitte ju pfles gen und ju fordern in bemfelben Beifte ber glaubensfeften Treue und ber verfohnenden Liebe, in dem es fo gnatenreich begonnen, jum Beile Gurer Seelen.

Und also hat es der herr in seinem Rathschluffe geordnet: Rachdem bas Oberhaupt unfrer b. Rirche, Papft Gregor XVI., welchen Gott ju feinem Stattbalter und Oberften Sirten auf bem Stuble bes b. Petrus bestellt bat, in Geiner Apostolischen Obforge für die betrübte Rirche von Koln , beren Lage Gein vaterliches Berg fortwährend tief bewegte, bon bem geneigten Billen Gr. Majestat bes Konigs, daß bas Bohl bes Erzbisthums in bauernder Beise geordnet merbe, unterrichtet mar, und zugleich nabere Renntniß genommen batte, bag ber bochwurdigfte durch fo viele Tugenden ausgezeichnete und fowohl um die Rirche von Roln, als auch um die tatholische Religion bodverdiente Berr Erabifchof Clemens Muguft, Freihert Drofte ju Bifchering, an dem Ungemach einer frankelnden Ges fundheit zu leiden habe, und daß deftwegen demfelben die Berwaltung feiner Diefe gegenwärtig nicht wenig beschwerlich und mubevoll fein wurde : fo haben Seine Beiligfeit , nach einges holter Meinung und Buftimmung des hochwürdigften Berru Erzbifchofs, es für eine angemeffene Dagregel erachtet, Dabin

Borfebung zu treffen . baf biefem ehrmurdigen Dberbirten ein Coadjutor mit bem Rechte ber nachfolge gegeben werbe, welder augleich die Erabiogefe im Apostolischen Auftrage ju verwalten habe; jedoch in der Beife, daß ber hochwurdigfte Clemens Muguft, Freiherr Drofte ju Difchering, Erzbifchof ber ges nannten tolner Rirche verbleibe. Diefer apostolischen Dagnahme ertheilten bes Ronigs Majeftat bie landesberrliche Genehmbal tung und gerubten jugleich, Uns jur Uebernahme jenes wichtigen Umtes allergnabigft vorzuschlagen. Demgemäß haben fobann Geine Bapftliche Beiligfeit, nachdem auch Geine Konigliche Majeftat von Bayern Ihre moblmollende Ginmilligung biegu gegeben batten, burch ein unter bem Fischerringe ausgestelltes Breve vom 24. September des vorigen Jahres, traft Apoftolis icher Machtvollfommenbeit, Uns jum Coadjutor des Sochwurdigften herrn Ergbischofs von Roln, Clemens Quauft, mit bem Rechte der Rachfolge, und jum Apostolischen Administrator Der Gradiogese ermablt, eingesett und abgeordnet, und Uns babei alle und jede biezu nothwendigen und angemeffenen Facultaten übertragen, jedoch in der Beife, daß der Sochwurdigfte Clemens Muguft, Freiherr Drofte ju Bifchering, Ergbifchof von Roln verbleibe; mit der weiteren oberftbirtlichen Erflarung, bag für ben Rall . wenn der Dodmurdiafte Berr Erabilchof aus Diefem Les ben scheiden, oder das Erzbisthum in irgend anderer Beife erledigt wurde, Seine Beiligfeit Uns an deffen Stelle, fraft berfelben Apostolifchen Machtvolltommenbeit , fcon jest zu einem Erzbischof von Roln ernennen und einseten 11). Zugleich has ben Seine Beiligfeit Uns ben Auftrag jugeben laffen, Die Berwaltung ber Ergtiozese obne Bergug ju übernebmen.

Bir verhehlen Euch nicht, geslebte Diözesanen des Erzsbiethums Köln! daß dieser Apostolische Auftrag und eben so unerwartet, als unerwünscht, getroffen habe. Wenn Wir auch bisher, ohne Unser Verdienst zum heiligthum berufen, auf dem Bischofsstuhle von Spener den hirtenstad unter dem Beissande Gottes — dem allein Preis und Ehre sei 12)! zum Gedeihen Unser anvertrauten theuern heerde zu führen Uns bestreht haben, so mußten Wir dennoch in dem demuthigen Gestühle Unser Schwäche Bedenken tragen, ob Uns die erforderliche Kraft gegeben sei, einem ausgedehnteren Kirchensprengel, der uralten, in allen Jahrhunderten durch so viele ausgezeichnete Erzbischöfe und zulest durch den hochehrwürdigen Bekenner Clemens August verherrlichten Kirche von Köln vorzustehen. Wir erwogen daher den hochwichtigen Apostolischen Austrag in innigem Gebete vor dem Angesichte Gottes, und mit

bem Beirathe treuer, für tas heil unserer Kirche warmbesorgten Brüder. Wohl erkannten Wir die ganze Schwere ter Uns zugedachten Bürde; aber Wir erkannten auch die Pflicht, sie zu übernehmen. In dem an Uns ergangenen Ause zweier hochberzigen Könige verehrten Wir Gottes Rathschluß, und in der Uns vom Statthalter Christi übertragenen Sendung hörten Wir des heilands Stimme: Gebe hin und verkünde das Reich Gottes — fürchte dich nicht, ich werde dem Sturme und den Wogen gebieten; ich will mit dir sein und dich zum Menschensischer machen 13). Wir fühlten es in gläubiger Demuth: Gott hat Uns gerusen durch seinen Apostelsürsten Petrus — Romhatte gesprochen — an Uns war es, dem Apostolischen Auss

fpruche geborfam ju folgen. -

Aber nicht wollten Bir Unfre Sendung beginnen, bevor Wir nicht auch ben Gegen bes bochverehrten Birtenfürsten Uns gebolt, welcher Guer Gribiichof ift und bleibt, und beffen Stelle Bir binfort ju vertreten bestimmt waren. Wir gingen baber. den greifen Sobenpriefter , welcher Guch bieber ein guter treuer Sirt 14) gemefen, in feiner Buruckgezogenheit aufzusuchen, und ju bes ehrwürdigen Baters Rugen Die Mittel tennen ju lernen, welche bem Beile Gurer Rirche noth thun. Und in reis dem Mage fanden Wir Uns durch feine vaterlichen Mittbeis lungen belehrt und gefestet. Gein weiser Rath erleuchtete, feine begeisterte Semüthefraft stärfte, seine Zusprache ermunterte Une, und nachdem Wir ju bem fcweren, Uns erwartenden, Berte feinen vaterlichen Segen erbeten und mit bem Berfprechen feiner frommen Furbitten erhalten, folgten Bir, getroftet und gekräftigt, der Uns zugegangenen Ginladung an das Königliche. Soflager, ben Gib ber Unterthanentreue abzulegen. Mit gutiger buld bort aufgenommen, empfingen Bir aus Roniglichem Munte Die gnatige Berficherung Des landesberrlichen Bobls wollens, mit welchem des Ronigs Majeftat Das Glud Allerbochftibrer tatholischen Rheinlander und bas in wieder jurude geführtem Frieden aufblübende Bedeiben ihrer Rirche vaterlich wünschen, fo wie Die großmuthige Rufage bes fraftigen Schutes für Unfer bischöfliches Birten jum Beile unfrer beiligen Religion. Durch fold bochbergiges Bort erhoben, leifteten Bir daber ben Umtseid in bie Koniglithen Sande und gelobten mit aufrichtigem, in bem Gefühle ber Große Unfrer Gendung tief. bewegten Bergen, für jest und tunftig, wie Gud ein treutas tholischer Bischof, so auch tem Ronige ein treuer Unterthan gu fein, nach gangem Bermögen, wie Gott es gebietet 15). Auch sprachen Wir in jenem für Guch und Uns To feierlichen Alugen-

blide bie fefte Ueberzeugung aus, bag es Uns nicht ichwer fallen werte, die Pflichten eines trentatholischen Bischofe und eines treuen Unterthanen ju vereinen , ba Bir als Coabjutor und Bermalter tes Grabisthums an ber Spige eines burch Biffenschaft, Gefinnung und Bandel gleich murdigen Clerus und eines mit regem Ginne fur Recht und Pflicht begabten glaubigen Boltes feben werben; eines Clerus und Boltes, benen ibr uralter Glaube und ibre von ben Batern ererbte einige. beilige, allgemeine und apostolische Rirche ein toftbarer Ochat find, und benen auch die treuefte Liebe ju dem ihnen von Gott gegebenen gerechten und milten Ronige tief im Bergen lebt. Diese Ueberzeugung mar es auch. Die Une Die schwere Burte Unferer Sendung burch Guch ju erleichtern verhieß, und auf fle geftutt, glaubten Bir ein fegenvolles Gedeiben ber Une übertragenen Bermaltung ju Gottes Chre, ju ber Rirche Bohlfahrt und jum Beile ber Seelen erhoffen ju durfen. Demgemaß haben Bir benn, unter Anrufung bes breieinigen Gottes und ber bochgebenedeiten, unbeflecten Bottesmutter, ter Ergbiogefe gnadenreichen Patronin, Die Verwaltung Des Erzbiethums in Begenwart bes Sochwürdigften Metropolitantavitels, nach Inhalt Des Uns zugegangenen Oberbirtlichen Auftrages, ale Coabiutor Des Sochwürdichften Beren Erzbischofs Clemens August mit dem Rechte ber Nachfolge und als apostolischer Administrator bes Erzbiethums Köln, am beutigen Tage förmlich übernommen, und find von beute an in alle baran gefnupften Rechte, Pflichten und Umtsbefugniffe mit den Une übertragenen allgemeinen und. besonderen Fakultaten vollständig eingetreten. Bir beeilen uns Daber, Guch, geliebte Diozesanen Des Erzbisthums Koln! Diese Borgange befannt ju machen, und eröffnen Guch jugleich, bag bas Oberhaupt ber Kirche allen und jeden, welche es angeht, und jur Beit angeben wird, in Rraft bes beiligen Beborfams ben Befehl ertheilt, Uns ju bem Umte eines Coabjutors und Apostolischen Administrators und ju feiner Beit ju fenem eines Erzbifchofe von Roln, fo wie ju tiefes Umtes freier Ausübung. juzulaffen und aufzunehmen, und von nun an in allen Dingen, welche die Verwaltung Des Erzbisthums betreffen und Unferer Amtewirtsamteit unterftellt find , Unserer Beisungen und Berordnungen, in Gehorfam und Chrerbietung, nach firchlicher Borfdrift gewärtig zu fein 16).

Wohl hat der Herr in diesem neuen, von Une angetretenen Amte eine schwere Burde auf Unfre Schultern gelegt, geliebte Didzesanen! Wir haben die hohe Wichtigkeit Unserer Sendung reiflich erwogen; Wir tennen fie in ihrem ganzen

Umfange: allein Wir vertrauen auf Gure vereinte und eifrigfte Mithilfe, Sochwürdige und ehrmurdige Bruder und Mitarbeis ter im Beinberge des herrn, Die 3hr Uns in ber Pflege Des Reiches Gottes jur Ceite fieht, und Die der Beiland vor feinem Angefichte bergefendet bat, in Stadte und Dorfer , fein gottliches Bort auszufaen und feine Mernte zu bereiten : und Bir vertrauen auf Die thatigfte Mitwirtung Guer Aller, geliebte Diozesanen ! Und Unfer Bertrauen ift ein freudiges ; Denn Gure Glaubenstreue und Guer fandhaftes Betenntuiß ift in ber gangen Welt verfündet worden; Ihr waret Gures hirten Freude und Krone; darum tommen Wir ju Gud, Uns mitzufreuen in Gurer Freude; den Ihr ftebet fest im Glauben 17). Bor Allem aber und ins Besondere vertrauen Bir auf die unterflüßende Rraft Deffen, ber mit dem Bollen auch das Bollbringen gibt, und Bir bliden mit boffender Buverficht jum Bater ber Lichter, von dem jede gute Gabe tommt und jede vollkommene Sabe 18). Unfre Silfe ift im Namen bes herrn, ber himmel und Erde gemacht bat! - Nicht Bir haben Ihn ermählt, fondern Er hat Uns berufen, und hat Uns Bewalt gegeben, gleich feinen beiligen 3wolfboten, die frobe Botschaft feines Simmelreiches unter Euch zu verfünden 19); und ber Une, ohne Unfer Buthun, berufen, wird auch, fo vertrauen Bir in glaubiger Demuth, Uns die Gnade ichenten, feinem gottlichen Rufe ju genugen. Wir wiffen, was bas Dberhaupt ber h. Rirche von Une verlangt, mas ber Ronig von Une bofft, was Ihr von Und erwartet; und Wir baben ben feften Willen , unter Gottes Beiftande , die Pflichten , die Bir ber b. Rirche und ihrem Dberhaupte, bem Ronige und bem Baterlande, Guch und Gurem Geelenheile fouldig find, ju erfüllen nach allen Unfern Kraften. Wir follen Guch fortan ein Führer auf dem Bege des Beile, ein Lebrer in der drifts tatholischen Bahrheit, ein Bachter im Beiligthume Gures altehrwurdigen Blaubens, ein Bortampfer im Streite gegen Unglauben, Unwahrheit und Unfittlichfeit, ein Steuermann im Schiffe Gurer b. Rirche, ein Ausspender der Bebeimniffe Gottes in dem fiebenfachen Gnadenbrunnen der beil. Sacramente 20). ein Sirt und Bater fein - ein treutatbolifcher Bifchof follen Bir Guch fein. Boblan benn, jablt auf Ilne - Bir wollen Gud Diefes fein mit aller Rraft bes Beiftes und aller Ausdauer eines gottentichloffenen Gemuthes. Bir wollen Guch vorangeben in Glaubenstreue, Soffnungefreudigfeit und Rame pfesmuth; Wir wollen Guch das Rreug, Des Beilandes Streitund Siegesfahne gegen Satan und Gunte, gegen Sob und

Bolle, ju gleichem Streite vorantragen; Bir wollen bes beiligthums forgfamer Bachter fein , furchtlos und treu , bamit ber in ihm niedergelegte Schat ber apostolischen Lebre unverfebrt bewahrt bleibe ; Wir wollen feststeben ohne Banten auf bem Welfen, auf den der Berr Unfre Ruge gestellt, auf tem Relfen Betri, auf ben er feine Rirche gebaut, damit fie nimmermehr überwältigt werde; und Bir wollen Guch ein treuer Sausbalter Gottes in ber Gemeinde fein, in welcher feine Snadenschäße hinterlegt find, mit deren Ausspendung er Uns betraut hat, jur Befestigung des Glaubens und ber Liebe 21). Denn Unfere Gendung ift auch eine Gendung tes Friedens und der Liebe; und darum tommen Bir ju Guch in ter Liebe und im Beifte bes Friedens. Die Liebe ift es, Die ba aufbaut: benn Gott ift bie Liebe. Und ob Bir auch mit Engelzungen redeten, und hatten Die Liebe nicht, Bir maren nur ein tonentes Erz und eine klingende Schelle. Und ob Wir auch weisfagten und alle Biffenschaft und alle Glaubenefraft batten, alfo bag Bir Berge verfesten , fo maren Bir nichts obue bie Die Liebe ift bes Gefetes Erfüllung. Darum wollen Bir Guch auch vorangehen, wie in unverfälschtem Glauben und in unerschütterlicher hoffnung bes Evangeliums, fo auch in der bruderlichen Liebe und im Frieden. Den Frieden wollen Bir Guch verfunden, wie ber Berr ibn gibt, bamit 3hr Die Ginheit bes Beiftes bewahret, im Bante tes Friedens. Glaube, Soffnung und Liebe, Diefe brei bleiben ; aber Die Größte unter ihnen ift Die Liebe. Darum wollen Bir Diefe auch vflegen unter Guch mit ber Gorgfalt eines guten Sirten, und Guch Allen ein Bote fein tes Friedens und ber Liebe 22).

Wenn Wir aber Unsere Pflichten, tie Unsere Sendung Uns auserlegt, vor dem Angesichte tes herrn ins Auge fassen und sie bei dem Eintritte in Eure Mitte offen aussprechen, so haben Wir auch das Recht, Euch an die Eurigen zu erinnern, geliebte Diözesane! denn nicht wird es Uns gelingen, Euch, wie Wir scllen und wollen, ein treuer hirt zu sein, wenn nicht auch Ihr Unserem Wirken in freudiger Eintracht mits wirket. Ein Friedens- und Freudenbote erscheinen Wir unter Euch, denn Wir bringen Euch aus dem Munde Unseres gesrechten und milden Königs die hochherzige Versicherung Seines landesväterlichen Wohlwollens für Euch und Eure Kirche, und Seines Königlichen Schuckes für Eure und Unsere Bestrebungen zum Gedeihen Unseres heiligen Glaubens. Auch hat Seine Königliche Großmuth Sich in besonderer huld Eurem ehrmürdigen, weltberühmten Gotteshause zugewendet und zu

beffen Ausbaue eine jahrliche landesberrliche Gabe befchloffen - wofür Gott Ihn fegnen wolle! In gleicher Beife bat auch ber Bapern Ronig, wie Geine fromme Gurforge fur ben Frieden Gurer Rirche wirtfam bethatigt, fo aus Liebe fur Den Bunderbau Gures Domes Seine großmuthige Unterftugung ju beffen Bollendung und Ausschmudung ausgesprochen. In allen deutschen Gauen erwacht die lebendigfte Theilnahme in freundlichen Spenden für bas grofartigfte Baumert ter Altvortern, für das gralte bebre Dunfter ter beiligen Stadt Roln : und 3br felbft fleuert freudig ju dem iconen Unternehmen. -Bohlan benn, geliebte Diozesanen! Gott feane bas ibm aefällige Bert; benn es gilt ben Unebau eines feiner berrliche fen Tempel in allen Erdtheilen, des beretten Beugen der Frommigteit Gurer Borvater , Gures Cantes altebrwurdiger Mutterfirche. Aber es gilt auch die Vollendung eines noch weit herrlicheren Baues, es gilt ben geiftigen Ausbau Gurer von den Batern ererbten beiligen Rirche auf bem Fundamente ber Propheten und Apostel, auf den Grundstein Jefus Chriftus, auf welchem allein gefestet jeber Bau empormachft ju einem beiligen Tempel im Berrn; es gilt ben Ausbau Diefes Gote teshaufes unter Guch und in Guch felber. - Darum fagen wir Gud mit dem Apostel : bauet den Tempel Gottes in Guch im Geiste, und bauet nicht mit Holz, Heu und Stoppeln, fondern bauet mit Gold, Gilber und edeln Steinen, Damit Guer Bau Die Probe bestebe ; bauet Guch felbft als lebendige Steine auf ben Grundftein in Die beilige Rirche bes Berrn ein, Damit Ihr empormachfet zu einem auserwählten Befchlechte. einem beiligen Bolte, einem Bolte ber Erwerbung und einem toniglichen Priefterthume, Damit Ihr Die Kraft Deffen beurtunbet, ber Guch aus ber Rinfterniß berufen bat ju feinem wunderbaren Lichte 23). Wiffet Ihr nicht, daß Ihr ein Tempel Gottes feid? Go erbauet Guch benn felbit ju einem lebendis gen Gottesbaufe, ju einer Wohnung bes beiligen Geiftes, und traget Gott in Guch. Beiget, bag Shr bem Berrn und feiner beiligen Rirche angehört in Befinnung, Wort und Wandel; dentet und redet wie Gottes Sausgenoffen; mandelt wie Mitburger der Beiligen, wie Gobne des Lichtes 24). Bachet, ftebet feft im Glauben, und feid ftart. Saltet feft an ber ural. ten unverfälschten Lebre, welche der Berr in seiner Rirche nies bergelegt für alle Sahrhunderte, bis daß er wiederkomme, und pertrauet auf den Welfen, auf den er feine Rirche gebaut, bamit fie nimmer übermaltigt merbe. Folget treu ihrer mutterlichen Gubrung auf tem Bege bes Beiles, und empfanget

aus ihren fegnenden Santen Die Schate Der Erbarmungen Gettes im Gnabenbrunnen, welchen Selus Chriftus mit feinem Blute ju einem Borne geheiligt bat, deffen Waffer fort und fort ftromen jum ewigen Leben. Geid unerschutterlich in ber hoffnung bes Evangeliums ; benn Ihr wift ja . welches bie hoffnung ift Gurer Berufung und die Reichthumer Gures Erb. theile: Die Glorie Sefu Chrifti in Guch zur emigen Geligfeit. Darum haltet bas Betenntnig Gurer Soffnung fest unwandelbar 25). Seid, was Ihr beißet : Bekenner ber einigen , beilis gen, apoftolifchen, tatholifchen Rirche. Rurchtet Gott, und mantelt vor feinem Ungefichte in Der Gerechtigkeit . Babrheit und Beiligkeit. Ehret ten Konig, und seid unterthan feinen Bewalthabern, um Gottes willen; benn ber Berr ift es, ber ben König gesett hat, als seinen Diener, und hat ibm tas Schwert ber Gerechtigfeit in Die Sand gegeben , ben Guten jum Schute, ten Bofen jur Bergeltung. Erweiset Guch überall als folche, welche, ber Gunde tobt, Gott leben, als Deffen mahrhafte Diener in Allem 26). Und ins Besondere, Rinder, liebet Guch unter einander in ber beiligen Liebe Des Berrn, und erweiset Gure Liebe nicht mit dem Worte und ber Annge, fondern mit der That in Babrbeit. Ber feinen Bruber nicht liebt, ift nicht aus Gott und mandelt in Rinfternifi; benn Gott ift ein Bater des Lichtes und ber Liebe. Wern fei von Guch Bader und Giferfucht, Aufgeblasenheit und Emporung, Born und Zwietracht; benn Gott ift nicht ein Gott ber Zwietracht, sondern des Friedens. Darum habet Frieden unter Euch und baltet Frieden mit allen. Darum extraget einander in Geduld, Sanftmuth und Liebe, befliffen, die Ginigfeit des Beiftes ju bemahren burch bas Band bes Friedens, bamit Ihr Gin Leib und Gin Seift feiet in dem Ginen Glauben und in ber Ginen hoffnung auf ben Ginen Gott und Bater, ber ba ia über Alle 27).

Und so moge benn ber Gott des Friedeus Unseren Eingang unter Euch segnen — segnen für die heilige Kirche, für Euch und Und! — Für die heilige Kirche — damit sie, die der Herr mit seinem Blute erlauste, ihre weltgeschichtliche Sendung, die Völker der Erde durch den göttlichen Sohn zum Vater zu führen, in Guch immer mehr erfülle und unter Euch blübe, eine heilige, fleckenlose, glorreich strahlende Braut des Herrn 28). — Für Euch, daß Ihr, als treue Söhne diese Eurer liebevollen Mutter und ihr anhangend mit Herz und Mund, ihre Lehren nicht bloß bekennet, sondern sie auch lesbet, und dadurch zu einem heiligen Volke werdet, in welchem

das Reich Sottes wohnt. — Für Uns aber — damit Wir ein wachsamer Verwalter in dem Hause Gottes seien, furchtles und tren; damit Wir Euch als guter Hirt auf gute Beide führen, und Euch, mit Sottes Beistande, vorangeben, gleich Petrus im Glauben, gleich Paulus in der Hoffnung und gleich Iohannes in der Liebe.

Ihm aber, der den Glauben in uns anfängt und vollens det, der die Hoffnung in uns befestigt und erfüllt, der die Liebe in uns ausgiest und vermehrt 29), dem Vater, dem Sihne und dem heiligen Geiste, sei Preis und Ehre! — Gelobt fei Jesus Christus, in Ewigkeit! Umen.

Gegeben zu Roln, am Tage des heiligen Martyrers und Papftes Lucius (4. Marz), 1842.

#### + Johannes.

1) Pfalm. CXXIII. 8. LXX. 17. 2) Pfalm. CXLIV. 18-19. 3) Pfalm. LXXXIV. 7—11. XIX. 3. XXXIX. 3. XXXIII. 16-20. 4) 3fa. LII. 7. 5) Evh. II. 17. - II. Kor. XII. 9. - 30h. XXI. 17. 6) 1. Petr. II. 25. - Eph. I. 22. oj 1. Petr. 11. 25. — Eph. I. 22. 7) 9 Col. I. 23. — Eph. V. 26. — Apgfch. XX 28. 7) Matth. XXVIII. 20. -8) Möm. I. 8. XII. 5. - I. Kor. XII 27. 9) Spruchw. XXI. 1. 16) II. Theff. III. 16. — Pfalm. LXXIV. 11—12. 11) Apostol. Breve v. 24. Gept, 1841. 12) 3ud. XXV. 13) Lut. IX. 60. — Mart. I. 17. — Matth. VIII. 26. 15) I. Petr. II. 13. 14) Joh. X. 11. 16) Apostol. Breve v. 24. 17) Lut. VIII. 5. X. 1. 2. - Rom. I. 8. - Philipp. Gept. 1841. IV. 1. — I. Kor I. 23. 18) Philipp II, 3. — 3af. I. 17. 19) Pfalm. CXXIII 8. — 3ob. XV. 16. — Watth. X. 1. 20) II. Tim. IV. 5. I. Kor. IV. 1. 21) Philipp. II. 8—9 — I Tim. VI. 20. — Pfalm. XXXIX. 3. — Watth. XVI 18. — Tit. II. 7. 22) I. Kor. VIII. 1. XIII. 1—13. — I. 30h. IV. 16 — I. Tim I. 5. — Col. 1. 23. — Sebr. XIII. 1. — 30h. IV. 27. — Eph. IV. 3. 23, Gph. II. 20. 22. — I Ror. III. 12. — I. Betr. II. 5—9. 24) I. Ror. III. 16 IV. 19-20. — Eph. II. 19. V. 8. 25) I. Kor. XVI. 13. 20) 1. Apr. 13 - 20. — Epp. 11. 13. V. S. — 20) 1. Apr. XVI. 13. — 30h. IV. 14. — Ept. I. 23—27· — Eph. I. 18. — Hebr. X. 123. 26) 1. Petr. II. 13 — 17. — Eph. IV. 24. — Röm. VI. 11 III. 1—4 — II. Kor. VI 4 27) I. 30h. III. 10. 11. 18. — 3af. XI. 7. — II Ror. XII. 20. — I. Kor. XIV. 33. — Mart. IX. 49 — Hebr. XII. 14 — Eph. IV. 2—6. 28) Eph. V. 27. 29) Hebr. XII. 2. III. 6. — Röm. V. 5.

Durch den voranstehenden Sirtenbrief, welcher der Redaltion unmittelbar vor dem Schluffe dieses Heftes jugekommen, sind die kirchlichen Berhältniffe der Erzdiözese Köln geordnet. Da die Redaktoren dieser Zeitschrift dem neuen Oberhaupte der Erzdiözese in Allem, was die Orthodoxie ihrer Lehre betrifft, Rechenschaft schuldig und Rechenschaft zu geben gerne bereit sind: so durfen sie der Hoffnung Raum geben, daß Alle, denen der Friede der Kirche am Herzen liegt, nunmehr von Angriffen und Anfeindungen abstehen werden, durch welche weder die christliche Wahrheit, noch die christliche Liebe gewinnt. Wenn die Redaktoren bisher auf grunds und lieblose Verdächtigungen geantwortet haben: so haben sie nur dem Gebote der Pflicht Folge gegeben, und das gethan, was in gleicher Lage die hersvorragenossen Kirchenväter gethan haben, und was in gleicher Lage jeder rechtschaffene Mann thun wird.

Die Redattion.

#### Bedanken über die Dankbarkeit.

Die Dantbarteit ift Juneigung, Liebe gegen ben Bohlthater als solchen. Die Gabe gefällt uns und bloß beswegen schon gefällt uns auch der Geber, — daher die Juneis
gung gegen diesen. Dies ist natürlich, aber finnlich, nicht vernunftig, indem es ja sein tann, daß uns ber Geber, wenn wir
ihn genauer und vernünftig betrachten, nicht wohlgefällig, son-

bern gar mißfällig wird.

Obgleich aber Die Dantbarteit nicht etwas Bernunftiges, fondern blog etwas Blindes, Sinnliches, folglich an fich obne allen vernünftigen, fittlichen Berth ift, fo ift es bennoch fittliche Tugend und unter Umftanden auch Pflicht, fie ju begen. Wie überhaupt bas Sinnliche für bas Bernünftige Mittel fein tann und foll, fo befonders auch der finnliche Trieb der Dantbar-Dhne Diefen Trieb murden wir, außer bem Ralle einer unmittelbaren finnlichen Zuneigung , burch Richts naturlich veranlagt werden, Gott und ben Menichen genug ju beachten und zu betrachten, um ihn vernünftig, achtunge = und liebenes würdig zu finden. Wenn wir aber schon blindweg ein Bohlgefallen und eine Buneigung gegen ibn haben, fo ift Diefe Beranlaffung gegeben. Aber bei unferer vorberrichenden Sinnlich. feit, murben wir Gott und ben Menschen auch auf diese moglichft gunftige Veranlaffung noch nicht vernünftig, fondern bloß finnlich betrachten, und fo mare die Dankbarkeit auch mittelbar ohne vernünftigen Werth. Goll fie Tugend, ein taugliches, wirtfames Mittel für unfre vernünftige , beilige Liebe fein, fo muß eine übernatürliche Gnadenwirfung Gottes und unfer Mitwirken die sinnliche Betrachtung abbrechen, und die burch Diese

begünstigte vernäuftige, anfangen und fortseten. Folglich tonnen wir, wenn wir die Dantbarteit in uns hegen, ohne Welteres noch nicht fagen, daß wir da eine Tugend üben. Rur
dann können wir dieses sagen, wenn wir dieselbe so hegen, daß
wir bei der blogen Dantbarteit nicht stehen bleiben, sondern
mit der Gnade Gottes wirkend, durch vernünftige Betrachtung
die vernünftige, heilige Liebe in uns weden und nähren. Sofern wir die heilige Gottes = und Menschenliebe ohne Uebung
dieser Tugend nicht erforderlich weden und nähren würden, ist
sie Pflicht.

Die Predigten und Gebetbicher wurden mohl thun, wenn fie uns anleiteten, die Tugend ber Dantbarteit ju üben, wenn fie , fatt viel über Die Dantbarteit bin und ber ju fprechen, ober uns viele Borte bes Dantes in ben Mund zu legen, vielmehr durch Betrachtung ber gottlichen und menschlichen Boblthaten das Gefühl der Dantbarteit in uns wecten, und bann, fatt es damit gut fein ju laffen ben gunftigen Augenblick benugend, uns die vernünftige Achtungs- und Liebensmurdigfeit Sottes und des Menschen ju Gemuthe führten, - 3. B., wenn fie uns erft betrachten lieffen, wie gut Gott gegen uns ift, und dann gleich darnach, wie gut er au fich ift. Aber wie überhaupt manche Predigten und manche Betrachtunge - und Gebetsformulare nur ben finnlichen Menschen unterhalten , ben vernünftigen aber gang vernachläßigen, so besonders auch in diefem Stude. Es tommt Diefes offenbar baber, bag man nicht recht weiß, warum Etwas eigentlich Tugend und Pflicht ift. Wie viele mogen nicht meinen, die Dantbarteit fei bloß deswegen Tugend und Pflicht, weil dem Bobitbater ber Dant gebubre, was boch mit andern Worten nichts heißt, als daß wir es unnatürlich, unserer finnlichen Ratur jumider finden, nicht dantbar ju fein. Babrlich , wenn jede natürliche Regung in uns ichon Tugend mare, fo murden wir febr tugendhaft fein !

Die Aeußerung der Dantbarteit, das Danten, hat in sofern einen vernünftigen, sittlichen Werth, als es das Geschlt der Bantbarteit reger und wirtsamer in uns macht, und dann auch, sofern es dem Wohlthäter angenehm ist und dann zunächst eine similiche Zuneigung und darnach die vernünftige, heilige Liebe gegen uns in ihm weckt und nahrt. Lehteres kann nur bei sinnlich vernünftigen Wesen, nicht also bei Gott der Fall sein. Gott hat, wie an unserer Dantbarteit, so auch an unserem Danten nur in sofern ein Wohlgefallen, als es dazu dient, die beilige Liebe gegen ihn in uns zu weden und zu nähren.

Im himmel — im Zustande bes Schauens — fo weit

dieses sedes Mal reicht — findet nebst allem blinden Gefallen und Lieben, auch die Dankbarkeit in unserm Sinne nicht mehr statt. Die Wohlthaten gefallen uns dort nicht mehr unmittelbar bloß, weil sie uns wohlthaten, sondern weil sie an sich so gut waren, daß sie uns wohlthaten.

Belgien. Der Erzbischof von Tyrus in partibus und ehemaliger papftlicher Nuntius zu München, Graf b'Argenteau, ist zum Dechanten des Domkapitels zu Eutstich ernannt und am 21. Januar in diese neue Würde einges

führt worden.

— Im Sahre 1841 sind in den 6 belgischen Diözesen 129 katholische Seistliche mit Tod abgegangen, und zwar 42 in der Diözese Mecheln, 14 in der Diözese Namür, 25 in der Diözese Lüttich, 16 in der Diözese Brügge, 15 in der Diözese Sent und 17 in der Diözese Tournay. Davon waren 5 über 90 Jahre alt geworden, 29 hatten ein Alter von 80—90, 30 von 70—80, 13 von 60—70, 8 von 50—60, 21 von 40—50, 18 von 30—40 und 6 von 20—30 Jahren erreicht.

# Personal-Machrichten aus der Erzdiözese Köln vom Dezember 1841 bis März 1842.

I. Sterbfälle: Um 17. Dez. ftarb herr 3. p. Mülster, Oberpfarrer zur h. Unna in Dureu, 59 Jahr alt. — 18. fr. B. N. Porten, Privatgeistlicher zu hasselsweister, 82 3. alt. — 22. fr. C. Bonrath, Pfarrer zu Gruisten, 61 3. alt. — 27. fr. G. hoven, Pfarrer in Bürm, 59 3. alt. — 6. Januar fr. J. C. Schons, ehemaliger Pfarrer zu Egnatten, 85 3. alt. — 9. fr. A. Gierslings, Pfarrer in Benrath, 80 3. alt. — 10. fr. J. Braun, hülfsgeistlicher in St. Alban zu Köln, früher Pfarrer zu Balberberg, 68 3. alt. — 11. fr. J. P. Neuenhover, Vistar zu Neuwert, 57 3. alt. — 17. fr. S. G. Knabe, Pfarrer zu Ronsdorf, 44 3. alt. — 30. fr. 3. P. Plasbeder, Vistar in der St. Lamberti-Pfarre zu Düsseldorf, 73 3. alt. — 22. Febr. fr. J. E. Breyre,

Beltgeiftlicher in Malmedy, 77 3. alt. — 25. fr. U. Frangen, Pfarrer in Roertempen, 69 3. alt.

- II. Ernennungen. A. Zu Pfarrstellen: Am 11. Dez. ist Hr. J. F. Mobis, bisher Vitar zu Weisweisler, zimm Pfarrer daselbst, 23. Hr. U. Thierry, bisher Pfarrer zu Alfter, zum Pfarrer in Alsdorf, 23. Hr. J. Wolff, bish. Pfarrer zu Vollemund, zum Pfarrer in Stiehl, 20. Januar Hr. J. Grosmann, bish. Kaplan zum h. Martin in Köln, zum Pfarrer in Würm, 1. Febr. Hr. J. W. van de Fenn, bish. Pfarrer in Godesberg, zum Pfarrer in Bollemund, 24. Hr. J. H. Sobbels, bish Pfarrer in Odenthal, zum Pfarrer in Benrath ernannt worden.
- B. Zu Vikarienstellen: Am 16. Dez. ist hr. J. Th. Weber, bieber Bikar in Laurensberg, zum Vikar in Dormagen, hr. Ch. H. Vosen, bieb. Vikar in Niederzündorf, zum Vikar in St. Andreas zu Köln, 8. Januar fr. J. W. Höges, bieh. Vikar in Gräfrath, zum Vikar in M. Gladbach, 24. Febr. hr. J. Schlamann, bieb. Vikar in Niedercrüchten, zum Vikar in Forst ernannt worden.

## Personalnotizen aus der Diözese Crier von den Monaten: Dezember 1841; Januar und Februar 1842.

- I. Sterbfälle. Es starben die herren: Matthis Kranz, Expastor zu Föhren, 68 Jahre alt, am 9. Dezems ber 1841; Jakob Karst, Pastor zu Windesheim, 33 J. alt, am 7. Januar 1842; hermann Steinsippen, ehemals Ordensgeistlicher zu Steinseld, Frühmesser zu Pfalzel, 76 J. alt, am 14. Januar; Matthias Jos. Bauer, Benesiziat und Frühmesser zu Neumagen, 78 J. alt, am 18. Januar; Peter Joseph Gregor Stieldorf, Ehrendomberr zu Trier, 87 Jahre alt, am 17. Februar.
- II. Ertheilung der h. Weihen. Die Weihe des Subdiakonats erhielten am 18. Dezember 1841 die Herren: Joh. Balling aus Haurath, Franz Baring aus Wittlich, Heinrich Han aus Roblenz, Watth. Haubert aus Orschholz, Matth. Kauth aus Mettendorf, Philipp Undr. Kremenz aus Roblenz, Philipp de Lorenzi aus Kreuznach, Andreas Schauppmaper aus Roblenz, Jakop Schilpung aus Trier und Meinolph Traube

aus Baberborn. - Um 13. Sanuer 1842 erhielten biefelbe Beibe Die Berren: Johann Peter Bellinger aus Erier und Robann Gifder aus Trier. Un demfelben Tage erbielten die Beihe bes Diatonats die Berren: Satob Bauer aus Schwerbach, Vingeng Bier aus Saarburg, Beinrich Saan aus Robleng, Matthias Rauth aus Mettendorf, Phil. Undr. Rremeng aus Robleng, Phil. De Corengi aus Rreugnach, Matth. Schafer aus Braunweiler und Meinolph Tranbe aus Vaderborn. - 21m 19. Februar erhielten Diefelbe Beibe bes Diatonats die Berren: Joh. Balling aus Haurath, Job. Det. Bellinger aus Trier, Joh. Fifcher aus Trier , Matth. Saubert aus Orichholz, Michael Matly aus Trier, Joh. Balth. Prämassing aus Müsch, Andr. Schauppmaper aus Robleng, Jat. Schilpung aus Trier und Ritl. Bagner aus Irrel. — Un demfelben Tage erhielten die Priefterweihe bie herren: Jat. Bauer, Bingeng Bier, Beinr. Saan, Datth. Rauth, Philipp De Lorengi, Matth. Schäfer und Meinolph Traube.

ill. Pfarrbesekungen: Herr Alons Wagner, bisher Kaplan zu St. Gangolph in Trier, wurde am 21. Dezember 1841 auf die Pfarrei Malberg ernannt. — Hr. Aezgedius Lenzen, bisher Vikar zu Wassenach, wurde am 3. Januar 1842 auf die Pfarrei Dernau ernannt. — Hr. Paus lus Hammes wurde von der Pfarrei Greimerath auf die Pfarrei Heidweiler versett. — Hr. Sebak. Arens, bisher Kaplan zu Adenau, wurde am 25. Januar auf die Pfarrei Gewenich ernannt. — Hr. Jak. Adams, bisher Kaplan zu St. Paulus in Trier, wurde am 14. Febr. zur Pfarrei Kaltenreissferscheid ernannt. — Hr. Georg Remlinger, bisher Kaplan zu St. Castor in Koblenz, wurde zur Pfarrei Winzesheim ernannt.

IV. Ernennungen zu Kaplansstellen: Um 19. Februar 1842 wurden zu Kaplänen ernannt die vorsin genannten neugeweihten Priester: Bauer nach St. Gangolph in Trier, Bier nach Losheim, Kauth nach St. Paulus in Trier, de Lorenzi nach St. Castor in Roblenz, Schäfer nach Lebach und Traube nach Abenau. An demselben Tage wurde Hr. Nifolaus Theis, bisher Kaplan zu Losheim, in derselben Eigenschaft nach St. Matthias bei Trier versetzt.

Bonn, gebrudt bei Carl Georgi.

## Beitschrift

für

## Philosophie

unb

# katholische Theologie.

In Berbindung mit vielen Gelehrten,

herausgegeben

v o n

D. Achterfeldt, D. Braun und D. Bogelfang, Professoren an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-universität zu Bonn.

neue Solge.

Dritter Jahrgang. 3meites heft.

Bonn, bei Abolph Marcus. 1842. -. • . • • ,

### Inhalt.

### A. Abhandlungen und Anffatze.

|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Gate.         |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| I.   | ueber die Religionsbucher ber Römer von Professor Um : brofd in Breslau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 221           |
| II.  | Gefcichtliche Ertiarung bes heiligen Megopfere für gebilbete Ratholiten. Bon Profeffor Rreufer in Roln, Fortfepung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 254           |
| III. | Ueber Berbrechen als Schehindernis. Bom Domfapitular Dr. Munch en in Roln. Fortsetzung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 307           |
|      | B. Recenfionen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| · I. | Das Dogma ber griechischen Kirche vom Burgatorium, dar-<br>gelegt von Balentin Loch, Dr. Theologie. Regensburg,<br>1842. Berlag von G. Joseph Mang. VI. u. 164. S.                                                                                                                                                                                                                                                                      | · <b>3</b> 56 |
| II.  | Die Rosmogonie des Moses im Bergleiche mit den geologischen Thatsachen, von Marcel de Gerres. Rath und Professor der Mineralogie und Geologie an der faculté des sciences zu Montpellier. Aus dem Französischen übersetz von Franz Kaver Steck, kathol. Stadtpfarrer zu Rentlingen. Tübingen 1841. XIV. u. 308. S. 8                                                                                                                    | 370           |
| III. | Grundlegung der katholischen Theologie. Bon Dr. Georg Raifer, quiescirendem ordentl. Professor der Theologie an der Universität zu München. Ulm 1842.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 375           |
| IV.  | Der geiftliche Führer, ober Unterricht über das Gebet, die Betrachtung und Beschauung, über die Heimschungen Gottes und die außerordentlichen Gnadenerweisungen, über die Abstödtung und die herosischen Tugendübungen, die mit denselben födtung und nie der Du de de Ponte, übersest von M. Joch am, Pfarrer. 1—4. Theil. Sulzbach, v. Seidelsche Buchhandlung 1841.                                                                  | 386           |
| v.   | Troft für Aleinnüthige, ein Krantenbüchlein aus verschiedenen frommen Schriftftellern in lateinischer Sprache gesammelt von dem gottseligen Abte Lud o vicus Blo sins und mm in's Deutsche übersest von Magnus 3.0 ch am, Pfarrer in Pfronten der Ausburger Didzese. Zweite vermehrte Auflage. Mit Genehmigung des bischöft. Ordinariates Augsburg. Sulzbach in der v. Geidelschen Buchhandulug 1840. S. 302. u. XXV. Taschenbuchsormat | 389           |

|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Sette       |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| VI.   | Der geheiligte Gottesdienst eines wahren Christen. Bestehend in den kernhaftesten Andachtsübungen für die Morgen = und Abendzeit, in der heiligen Messe, wie sie der Priester betet, in den außerleseusten Gebeten zur Beichte und zu würölger Empfangung des h. Abendwahls sammt Psalmen, Tagzeiten, ampten Andachten und dem Kern aller Gebete. Neue, mit dem h Kreuzwege vermehrte Aussage. Mit Ertaubnis der Obern. Innebruck, in der Wagnerischen Buchhandlung 1840. | 391         |
| VII.  | Die christliche Seele im Lungange mit Gott. Ein katholisches Gebetbuch für alle Stande Oritte, vermehrte und verbeferte Auslage. Innebruck, in der Wagner ichen Buchhandlung, 1840. S. 200.                                                                                                                                                                                                                                                                               | 392         |
| yIII. | Tempel der heitigen jur Ehre Gottes. Bollftändiges tatholische Gebet: und Andachtsbuch von A. hungari. Mit bischöflicher Approbation. Frankfurt am Main, bei Sauerstander, 1842. S. 700                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 392         |
| IX.   | Beihe bes ehelichen Lebens. Gin Angebinde für Neuver-<br>mählte von Anton Leinfelber. Mit Approb. des Hochw.<br>Bischöff Ordinar. Augsburg. Gulzbach in der v. Geidelschen<br>Buchhandlung. 1842. E. 304.                                                                                                                                                                                                                                                                 | 394         |
| x.    | Geschichte der driftlichen Kirche. Bon J. Annegarn, Prosesson der Kirchengeschichte und bes Kirchenrechtes am Lyceum Hostamm zu Braunsberg. Erster Theil: von der Gründung der christlichen Kirche bis zur Krömung Karl's des Gr. zum römischen Kaiser. Münster, Druck und Berlag von Friedrich Regensberg. 1842. 8. S. 417.                                                                                                                                              | 395         |
| XI.   | Historisch-fritische Einleitung in die heil. Schriften bes alten Teftaments von Dr. J. G. herbst, ordentl. öffentl. Prosfesor an der kathol. theol. Fakultät zu Tübingen. Nach des Berfasters Tode vervollständigt und herausgegeben von Dr. B. Belte, ordentl. Professor an der kathol. theol. Fakuloel. Jubingen. Zweiter Theil: Specielle Einleitung. Erfte Abtheilung: die historischen Bücher, Karleruhe und Freiburg 1842. VI. 261. S. 8.                           | <i>3</i> 96 |
| C.    | ~ · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
|       | kirchenhistorische Nachrichten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 401         |
| D.    | Personal-Nachrichten aus der Erzdiözele Köln                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 438         |
| E.    | Personal-Nachrichten aus der Diözele Erier                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>43</b> 9 |

#### Meber die Religionsbücher der Romer.

Unter den zahlreichen Urtunden der Römischen Religion, welche der Obhut der Pontisices anvertraut waren und demnach unter dem allgemeinen Titel libri pontisieum oder pontisicales zusammengefaßt wurden, befand sich eine, deren Inhalt und Bedeutung dem Forscher im Gebiete des altremisschen Glaubens und Enltus von vorzüglichem Interesse sein muß. Es sind jene, allem Anscheine nach ziemlich umfangreichen Verzeichnisse Römischer Gottheiten, deren in der Sascrallehre gultige Benennung indigitamenta lautete. Man hat in neuerer Zeit diesen, wohl unzweiselhaft von dem Zeitzworte indigitare abzuleitenden Namen mehrsach mit dem Collectivbegriffe einer Götterklasse, den Dii indigetes, zusammengestellt und von letzterem ausgehend Schlusse über die Bedeutung und den Inhalt jener geistlichen Urtunde gezogen 1).

<sup>1)</sup> Wir beziehen uns besonders auf die von Rlausen, Neneas und die Penaten, S. 908, u. d. f. durchgeführte Ansicht. Der Begriff von den Indigitamenten, welchen dieser ausgezeichnete Forscher aufgetellt, so wie die Anwendung, die derselbe von dem Singularis indigitamentum S. 919, 921. und anderswo macht, veranlaste und, diese ursprünglich für das zweite heft der Studien und Augdeutungen bestimmte Abhandlung dem gelehrten Publikum schon sest in gedrängter Kürze vorzulegen, um über unsere, von Klausens Darstellung sehr abweichende Ansicht das Urtheil sunverwandeter Forscher zu vernehmen. Außerdem vol. Hartung, R. R. IL 205. und Göttling, Gesch, d. Röm. Staatsverf. 174, mit welchem less teren wir wohl am meisten übereinstimmen dürsten. Merkels gezbiegene Untersuchungen erhielten wir erst, als wir im Begriffe waren, diese Abhandlung abzusenden; indessen haben wir nachträglich noch

Dies gleichfalls in thun ift feinesweges ber 3med ber vorliegenden Abhandlung; benn es zeigt fich bem unbefangenen Forscher sehr balb, bag ber Begriff eines Deus indiges, wenn anders wir von ben und jest noch zuganglichen Ueberlieferungen ber Alten ausgehen, nichts weniger als ein flarer und feft bestimmter fei 2). Wir laffen bemnach bie Frage, in wiefern wir berechtiget feien, bie indigitamenta mit ben Dii indigetes in Verbindung zu seten, vorläufig auf sich beruben, und wollen nur zu ermitteln suchen, was benn eigentlich bie Indigitamenta enthalten haben. Belingt es une namlich, bies nach beutlichen Berichten und Ringerzeigen ber Alten mit einiger Sicherheit an bas Licht zu ftellen, fo wird fich vielleicht auch ber facralrechtliche Begriff von indigitare ergeben und zugleich erhellen, ob es mahrscheinlich set, daß die Dii indigetes, entweder für sich genommen ober auch mit anderen Rlaffen von Gottern vereint, unter ben in ben Indigitamenten verzeichneten Gotts heiten bes Romischen Bolfes gesucht werden muffen. Diebei aber moge es uns geftattet fein, Die gahlreichen Probleme ber altromischen Religion, welche fich an die Ginzelnheiten ber folgenden Untersuchung knupfen und zum Theil noch ihe rer Lofung entgegensehen, hier nur in fo weit zu berühren, als es die Beantwortung ber eben gestellten Frage ju erbeischen scheint.

Keinem Zweifel nun unterliegt es, daß der Name indigitamenta wirklich altromisch und von sacralrechtlicher Bebeutung gewesen. Granius Flaccus hatte an den Casar, also an einen Pontifer Maximus, eine besondere Schrift über die Indigitamenta gerichtet 3), wie denn auch der andere

bemertt, wo die Aufichten diefes grundlichen Forfchers von den unfrigen abweichen.

<sup>2)</sup> Bgl. die Stellen bei Klaufen, G. 907. Hartung, I. G. 81 und 93. Göttling a. a. D.

Censorin. de D. N. 3: Eumdem esse Genium et Larem, multi veteres memoriae prodiderunt: in queis etiam Granius Flaccus in libro, quem ad Caesarem de Indigitamentis scriptum

gelehrte Zeitgenoffe jenes Oberpriesters, M. Terentius Barro, bemselben einige seiner wichtigsten Werte über Gegenstände bes vaterländischen Eulius widmete 4); und die inhaltsreiche Bemerkung, aus welcher wir jene Notiz entlehnen, gewährt und, mit einigen anderen zusammengefaßt, einen sicheren Ausgangspunkt für diese ganze Untersuchung. Gensorinus berichtet nämlich 5): es gebe im Gegensaße zum Genius, welcher den Menschen vom Augenblicke der Geburt an die zum Tode begleite, ihn niemals verlasse und deshalb von den Menschen während ihrer ganzen Lebenszeit alljährlich Opfer empfange, eine Reihe von Göttern, deren jeder seinem Antheile gemäß das Leben des Menschen schrime. Wer diese

reliquit. Die Ansicht, daß des Granius Wert über die Indigitamenta mit dem Commentar über das lus Papirianum identisch gewesen, scheint und mit vollem Rechte verworsen zu sein. Denn bezog sich die von Paulus im Fr. 144. D. de verb. sign. (L. 16.) genannte Schrift wirklich auf jene uralte, von Dionyslus (III. 36.) erwöhnte Sammlung, so können diejenigen Abschnitte derselben, in welchen von priesterlichen Institutionen die Rede war, doch wohl nur den ritus ceremoniarum, nicht aber die eigentliche Theologie betroffen haben, wohin die Indigitamenta ohne Frage geshörten; und ebendasselbe lehrt auch das Fragment aus dem lus Papirianum bei Macrob. Sat. III. 11. p. 31. ed. Bip., so wie Serv. ad Aen. XII. 836.

<sup>4)</sup> Nämlich außer ben antiquitates rerum divinarum bas Buch de cultu deorum. Augustin. de C. D. VII. 34. p. 221. ed. Lips.; 35. p. 222. Lactant. I, 6. vgl. Mertel, Proleg. ad Ovid. Fast. p. 110, u. b. f.

<sup>5)</sup> Genio igitur potissimum per omnem aetatem quotannis sacrificamus. Quamquam non solum hic, sed et alii sunt praeterea dii complures, hominum vitam, pro sua quisque portione, adminiculantes: quos volentem cognoscere Indigitamentorum libri satis edocebunt. Sed omnes hi semel in unoquoque homine numinum suorum effectum repraesentant; quocirca non per omne vitae spatium novis religionibus arcessuntur. Genius autem ita nobis assiduus observator adpositus est, ut ne puncto quidem temporis longius abscedat; sed ab utero matris exceptos ad extremum vitae diem comitetur.

Gotter fennen lernen wolle, fonne fich aus ben Buch ern ber Indigitamenta binlangliche Belehrung verschaffen. Alle diese Gottheiten aber offenbarten in einem jeden Menichen nur Ein Dal ihre gottliche Wirfung, weshalb fie auch nicht, wie ber Genius, mahrend ber Dauer bes a angen Lebens burch immer neue Berehrung berbeigerufen murben, u. f. w. Aus biefem merfmurbigen Berichte lernen wir in Begiehung auf unfern nachsten 3wed breierlei : querft, bag es eine Angahl von Gottern gab, von benen jeber in jebes Menschen Leben nur Ein Mal feinen Ginfluß auf baffelbe außerte; fobann , bag bie Bestimmung biefer Gotter feine andere mar, als eben einzelne, weiter unten naber gu bestimmende Momente bes menfchlichen Lebens felbft au ichuten; brittens, bag biefe Gotter, beren Runde, wie Die Bemerfung bes fehr gelehrten Autors verrath, nicht Jebermanns Sache mar 6), in ben Buchern ber Indigitamenta, also in einer geistlichen Urtunde, aufgezeichnet gestanden. Allein diefe. heiligen Bucher enthielten nicht bloß folche Gottheiten, beren Schirme bas Leben bes Individuums nach feis nen einzelnen, leiblichen und geistigen, Momenten oblag; es standen in benfelben auch andere Gotter, beren Schut bas menschliche Thun und Treiben betraf. Dies erhellt que nachst unzweifelhaft aus einer bekannten Stelle bes Gervius 7), welcher zu ben Worten des Birgil:

<sup>6)</sup> Dies zeigt auch Barro's Erklärung bei Augustin. a. a. D. VI, 2. p. 173. VII, 3. p. 393, unten.

<sup>7)</sup> Ad Georg, I. 21: Post specialem invocationem transit ad generalitatem, ne quod numen praetereat; [more Pontificum, per quos ritu veteri in omnibus sacris post speciales deos quos ad ipsum sacrum, quod fiebat, necesse erat invocari, generaliter omnia numina invocabantur.] (Quod autem dicit) studium quibus arva tueri; nomina haec numinum in Indigitamentis inveniuntur, i e. in libris pontificalibus: qui et nomina deorum et rationes ipsorum nominum continent: quae etiam Varro dicit. Nam, ut supra diximus, nomina numinibus ex officiis constat imposita. Verbi causa, ut ab occatione,

Dique Deaeque omnes, studium quibus arva tueri, folgende Bemerkung macht: der pontifizischen Sitte gemäß, nach welcher bei jedem Opfer, nachdem diejenigen Gotter, deren spezielle Anrufung der Ritus verlangt, namentlich genannt, auch alle übrigen Gottheiten in einem Collektivbegriff zusammengefaßt, angerufen wurden, gehe der Dichter von der speziellen Anrufung der Landgotter zur generellen der übrigen weiter. Die Namen jener Gotter aber, studium quidus arva tueri, befänden sich in den Indigitamenten, d. h. in den Buch ern der Pontifices, welche

deus Occator dicatur; a sarritione, deus Sarritor; a stercoratione, Sterculinius; a satione, Sator, [Fabius Pictor hos deos. enumerat, quos invocat Flamen, sacrum Cereale faciens Telluri et Cereri: Vervactorem, Reparatorem, Inporcitorem, Insitorem, Obaratorem, Occatorem, Sarritorem, Subruncinatorem, Messorem, Convectorem, Conditorem, Promitorem, Dismit ift zu verbinden Varro bei Augustin. a. a. D. IV, 22. p. 121: - pro ingenti beneficio Varro iactat praestare se civibus suis, quia non solum commemorat deos, quos coli oporteat a Romanis, verum etiam dicit quid ad quemque pertineat. - nulli dabium esse asserens, ita esse utilem cognitionem deorum, si sciatur, quam quisque deus vim et facultatem aut potestatem cuiusque rei habeat. Ex eo enim poterimus, inquit, scire, quem cuiusque causa deum advocare atque invocare debeamus. Bgl. die folg. Anmert. Demnach ift auch Serv. ad Aen. II, 141. in den Worten: Hos Varro certe deos appellat: ohne Zweifel mit Krahner certos zu lesen, was fich, nicht der Natur diefer bald zu nennenden Götter zu gedenken, auch aus der Bergleichung von Interprett. vet. Virgil. ad Aen. X, 76. Augustin, a. a. D. VI, 3. 4 IV, 11. VII, 22. Serv. ad Aen, X, 76 und Gell. III, 15. ergiebt. Barro hatte demnach über die von Cenforinus und Gervius angedeuteten Gotterreihen im vierzehnten Buche ber antiquitates divinae gehandelt. G. Rrahner, Grundlie nien u. f. w. G. 53. Umm. In Beziehung auf Die Ansicht, bag Die Götter ihre Ramen von ihren Berrichtungen erhalten, veral. auch unten Mum. 11. Fur die Unficht, bag die meiften ber von Barro angegebenen di certi fabinifden Urfprungs gewesen, Durfte man mohl noch eine feftere Begrundung munfchen.

sowohl die Ramen der Gotter, als auch die Grunde der Ramen selbst enthielten. Diese nenne auch Barro; denn die Gotter hatten, wie ausgemacht, ihre Ramen von ihren Berrichtungen enthalten. So weit Servins; die gleich darauf folgenden Beispiele beweisen die restative Richtigkeit seiner letztern Bemerkung, auf welche wir, wie auf die dort angegebenen Gotternamen, weiter unten wieder zurücksommen werden.

Es erhellt alfo aus biefer wichtigen Stelle, bag in ben Indigitamenten in ber That auch folche Gotter aufgezeichnet ftanben, welche bas Thun und Treiben bes Menschen, wie in unferm fpeziellen Kalle ben Acherbau, nach beffen einzelnen Momenten zu ichirmen hatten; und wir haben bemnach schon zwei verschiedene Reihen von Gottern als in ben Indiaitamenten verzeichnete vor und: Die eine, beren Gottheiten bas Leben bes menschlichen Individuums felbft, feine leibliche und geistige Entwickelung, beschützen; Die anbere, beren Thatigfeit auf die Berwirklichung menschlicher Industrie gerichtet erscheint; und von biefer letteren erfahren wir auch, bag Barro ebenfalls ihre Namen aufgezählt habe. Allerdings hatte er nicht nur biefe, fonbern auch jene, welche die Buftande bes menschlichen Individuums felbst betrafen, in ben Alterthumern bes Cultus, beren brei lette Bucher bekanntlich von ben Gottern felbst handelten, mit großer Umftanblichkeit aufgeführt, und ber genaue Bericht, ben und Augustinus auch über biefen wichtigen Theil bes Barronischen Werkes erstattet, lagt und beutlich die Metho. bit erfennen, nach welcher jener hiebei verfahren mar 8).

<sup>8)</sup> Augustin. a. a. D. VI, 9. p. 185: Denique et ipse Varro commemorare et enumerare deos coepit a conceptione hominis, quorum numerum exortus est a Iano; eamque seriem perduxit usque ad decrepiti hominis mortem, et deos ad ipsum hominem pertinentes clausit ad Naeniam deam, quae in funeribus senum cantatur. Deinde coepit deos alios ostendere, qui pertinerent, non ad ipsum hominem, sed ad ea quae sunt hominis, sicuti est victus, vestitus et quaecunque alia quae

Ruerft namlich batte er alle biejenigen Gotter. welche bie Ruftande des Menichen felbit betrafen, nach der naturlichen Aufeinanberfolge eben biefer Buftanbe aufgezählt, fo bag bie Reibe biefer Gottheiten mit bem Janus bei bem Momente ber Empfangniß bes Menichen begann und mit ber Naenia bei bem Tobe bes abgelebten Greifes fchloß. Es enthielt also biefe Reihe fene von Cenforinus angebeuteten Gotter, beren Schirm und Ginfluß in bem Leben jebes menfchlichen Judividuuns nur Ein Dal fich offenbart, namlich immer bann, wann biefer Menich in feiner leiblichen ober geiftigen Entwickelung ju bem Momente gelangt, ber eben nach altromischer Unficht nur burch bie Thataufferung einer blof biefen Moment verwirklichenben Gottheit gludlich erreicht werben fann. Rach dieser Reihe ließ sobann Barro iene andes ren Gotter folgen, welche fich nicht auf die Buftande bes Individuums, sondern auf ben Rreis der Bedurfnisse, Angen legenheiten und Thatigkeiten besselben bezogen. Sier alfo hatten auch biejenigen ihren Plat gefunden, auf welche fich Servius bezieht, b. h. Die Gottheiten, welche ben einzelnen Momenten bes Ackerbaucs, ber Biehzucht, ber Dbft- und Bienenpflege u. f. w. vorstanden. Alle biese Gotter aber hatte Barro nicht nur namentlich aufgezählt, sondern auch,

huic vitae sunt necessaria; ostendens in omnibus, quod sit cuiusque munus, et propter quid cuique debeat supplicari. Unf die erste der beiden Götterreihen beziehen sich sedam des Unsussitiens Borte a. a. S. VII, 2. p. 191: — ipse primam lanus, cum puerperium concipitur, unde cuncta opera illa sumunt exordium, minutatim minutis distributa numinibus, aditum aperit recipiendo semini Densethen Gegenstand hat vor Ungen Tertull. ad Nat. II, 11. p. 168, ed. Lips.: Non contenti eos deos asseverare, qui visi retro, auditi contractatique sunt, quorum essigies descriptae, negotia digesta, memoria propagata, umbras nescio quas incorporales, inanimales, et nomina de rebus essagitant, deosque sanciunt, dividentes omnem statum hominis singulis potestatibus ab ipso quidem uteri conceptu. —

wie bied nach Servius in ben Indigitamenten felbst ber Rall mar, bei jebem einzelnen genau angegeben, welches bas Beschäft beffelben sei und weshalb man benfelben anrufen muffe. Man erfennt hienach, bag Barro bei ber Eintheis lung und Darlegung biefer Rlaffen von Romifchen Gottern schwerlich einer von ihm felbft beliebten Anordnung, fons bern vielmehr ben von Cenforinus und Gervius in Begies hung auf Diefelbe Grundeintheilung citirten Subigitamenten gefolgt mar. Bu Grunde lag fur biefe Abtheilungen berfelben ber scharfe Unterschied zwischen persona und res; ans biefem ergaben fich, auf bas menschliche Leben angewandt, gang naturlich bie eben angebeuteten Gotterreiben; jebe von beiden aber war ebenso einfach nach ber naturlichen Folge ber Momente geordnet, welche fich einerseits burch bie leibliche und geistige Entwickelung bes menfchlichen Individuums, andererseits burch beffen auf bie Aukenwelt gerichtete Thatiateit ergaben; und es springt in bie Augen, wie leicht bei biefer Einrichtung ber Gotterliften, in welchen bei jebem Ramen auch die Bestimmung bes Gottes angegeben mar, ein nur einigermaßen unterrichteter Bontifer Bescheid geben fonnte, wenn ihn Unfundige fragten 9), an welchen Gott

D) Daß dies zu ben wesentlichften Pflichten bes Collegiums geborte, lehrt besondere Dionys. II, 73: τοῖς δὲ ἰδιώταις ὁπόσοι μή **ἴσασι τοὺς περὶ τὰ θεὶα ἢ δαιμόνια σεβασμούς, ἐξηγηταὶ** ylvovrat zat προφήται. Daher bezeichnet er denn auch voll: tommen angemeffen die Pontificee, um ihre Bedeutung ben Bellenen tiar zu machen ale legodidagnalous, legopouous, legopolanas und, mas ihm am angemeffenften erfcheint, als lepowarras. Nehn: lich Plutarch. Num. IX: ὁ δὲ μέγιστος τῶν ποντιφίχων, οἶον : έξηγητού και προφήτου, μάλλον δε ιεροφάντου τάξεν επέχει - διδάσχων, δτου τις δοιέτο πρός θεών τιμήν ή πάρalingur. Daher Cicero de Leg. II, 9: quoque haec privatim et publice modo rituque fiant, discunto ignari a publicis sacerdotibus. Ebenso Liv. I. 20: - publica privataque sacra Pontificis scitis subjecit: ut esset, quo consultum plebes veniret, mo ber Musbrud plabes in Beziehung auf die Berhaltniffe bes alteren Roms fcmerlich gang paffend gebraucht ift.

sie sich in Beziehung auf irgend eines ber gewöhntichen Les beneverhaltnisse zu wenden hatten.

Diefe aus ben angeführten Sauptstellen entwickelte Unficht von bem Inhalte eines Theiles ber Indiaitamenta erhalt nun eine noch größere Unschaulichkeit, wenn wir uns aus den Trummern jener Gotterreihen, welche fich in giemlich bedeutender Anzahl bei den diriftlichen Apologeten, fparlicher bei Grammatifern und Commentatoren, zuweilen auch auf Infdriften 10), vorfinden, Diejenigen gufammenftellen, in welchen noch einigermaßen bie ursprungliche Aufeinanders folge ber Gottheiten erhalten ist ober fid boch wenigstens in so weit herstellen laßt, baß sich beutlich gewisse, unter einander zusammenhangende Göttergruppen erkennen laffen. Diefe fur und noch erfennbaren Gruppen betreffen naments lich folgende Zustande und Thatigkeiten des Menschen als folden: junachft bie Momente feiner Entwidelung von ber Empfangniß im Mutterleibe an bis jum Augenblicke ber Beburt: fobann die Momente feiner leiblichen Entwickelung nach ber Geburt, alfo alle biejenigen, welche bei ber Wartung, Pflege und Erziehung bes Rinbes in Betracht fommen, weshalb benn auch ein guter Theil ber hieher gehörigen Botter, und vielleicht alle, in ber Barronischen Schrift uber Die Erziehung ber Rinder genannt maren; brittens bie Momente ber Bermahlung, ber Beimführung ber Braut und die Beheimniffe bes Brautgemache bis jum Augenblicke ber Empfangniß, burch welchen die Reihe ber hieher gehorigen Gotter mit jener ersten, welche bie Entwickelung bes

<sup>10)</sup> Unverdächtig ist bei Orell. coll. n. 1851, welche Inschrift jedoch mit Unrecht unter den numina Italica erscheint. Auch Epona finz det sich theils allein, theils mit andern Gottheiten verbunden, einige Male, wie n. 402. 1792—1794. Dagegen sind verdächtig n. 1415. 1742. 1796., und n. 2036 wird wohl mit Recht auf eine altenglische Gottheit bezogen, deren Name eigenthümlich genug ganz mit der Römischen Numeria übereinstimmt. Natürlich gehören die mannichfaltigen Inschriften, die sich auf Municipalgottheiten beziezhen, nicht hieher.

Menschen vor ber Geburt zu schüten hat, auf naturgemafte Weise verknupft erscheint; endlich die Momente bes Ackerbaues vom Augenblicke ber Saat an burd, alle Entwickelungestufen ber teimenben und reifenden Aehre hindurch bis gur Auffveicherung, Durre und Bermalmung bes Rorns. Mus biefen Gotterreiben also wird fich, irren wir nicht, mit binlanglicher Anschaulichkeit bas Princip eines Theiles ber Inbigitamenta ergeben und zugleich hervorgehen, wohin wir eine aute Ungahl anderer Ramen von Gottern und Gottinnen, bie jest ifolirt erscheinen, zu verweisen haben. ift hiebei mohl festanhalten, bag biefe gleich ju nennenben Botterreihen feinesmeges als nur einigermaßen vollftanbige zu betrachten find; fie enthalten ohne allen 3weifel sehr viele Luden, ba es ben Apologeten naturlich nicht im geringsten auf Bollstanbigfeit, sonbern einzig und allein nur barauf antam. bas biefen Reihen von achtromifchen Gottern fcheinbar jum Grunde liegende Princip, b. h. bie Berfplitterung bes gottlichen Befens in unendlich viele Momente 11), in feiner ganzen Trocken-

<sup>11)</sup> Einige Banptstellen diefer Art mogen hier ihren Plat finden. Augustin. a a. D. IV, 8. p. 109: Quando autem possunt uno loco libri huius commemorari omnia nomina deorum aut dearum, quae illi grandibus voluminibus vix comprehendere potuerunt, singulis rebus propria dispertientes officia numinum? - (p. 110) quae (numina) ita suis quaeque adhibeantur officiis, ut nihil universum alicui crederetur. Ebend. 13. p. 115 e - cum omnes (dii) occupati sint officiis et operibus propriis, nec alter irruat in alterius. - Ebend. 24. p. 124: quorum deorum nomina non inveniebant, earum rerum nominibus appellabant deos, quas ab eis sentiebant dari, aliqua vocabula inde flectentes, sicut a bello Bellonam nuncupaverunt -: aut certe nulla vocabuli declinatione, sicut res ipsae nominantur, ut Pecunia dicta est dea, quae dat pecuniam. Bgl. hiemit oben Ummert. 8. den Sohn bes Tertullian. Daber beigen biese Götter bem Augustin (9. p. 110 ): turba minutorum deorum; (11. p. 113.) turba quasi plebeiorum deorum, und an: derswo (VII, 4. p. 194.) nennt er fie mit bitterem Gpotte:

heit, Beschränktheit und Geistlosseit möglichst grell aufzuzeigen, ohne sich weiter auf die Erörterung der doch so nahe liegenden Frage einzulassen, ob eine solche tausendfältige Zerssplitterung einer oder mehrerer göttlichen Naturen ihren Grund wirklich nur in einer ganz gemuthlosen Barbarei oder vielleicht in einem ganz anderen, nur nicht so klar am Tage liegenden Principe habe <sup>12</sup>): eine für die tiesere Erskenntniß der altrömischen Religion äußerst wichtige Frage, die, sodald einmal erst Inhalt und Bedeutung der Indigitamenta klarer geworden, sich ebenfalls bestimmter stellen und ins Auge fassen lassen wird. Hier nun zunächst die eben bezeichneten Götterreihen in der angegebenen Folge:

1) Gotter und Gottinnen, welche ber Entwickelung bes Menschen von seiner Empfängnif an bis zur Gesburt vorstehen \*).

tanquam minuscularios voctigalium conductores. Bgl. außerdem ebend. IV, 16; 21. VI, 1; 9. VII, 2; 3. Daß aber Augustinus nur eine sehr kleine Bahl dieser Götter und diese eben nur beispielsweise namhaft mache, bezeugt er selber mehr als Einmal, wie IV, 8. p. 110; 11. p. 113, unten; 21. p. 120; VII, 11. p. 201.

<sup>12)</sup> Augustinns berührt nach dem Borgange Aelterer diesen Punkt, wieswohl er ihn bald fallen läßt, a. a O. IV, 11. p. 113: hi omnes dii deaeque sit unus Iupiter: sive sunt, ut quidam volunt, omnia ista partes eius, sive virtutes eius, sicut eis videtur, quidus eum placet esse mundi animum; quae sententia velut magnorum multorumque doctorum est. Bgl. Krahner, Grundlinien n. s. w. S. 51 n. 52. Uedrigens dürste est nicht ohne Interesse sein, das Berhältniß der stoischen Philosophie zur positiven Religion der Römer noch etwas schärfer ins Auge zu fassen. Der Umstand, daß die erstere den Römern so sehr zusagte, scheint und wesentlich mit auf dem Wesen der lepteren zu beruhen.

<sup>\*)</sup> Die zwischen den Namen der Götter befindlichen Punkte bezeichnen die Stellen, wo und die Bollftändigkeit der Götterreihe zweifelshaft erscheint; die Fragezeichen aber beziehen sich auf die Bedenken, welche man darüber hegen kann, ob ein Gott wirklich dieser und keiner anderen Reihe angehöre. Diese einzelnen Bedenken im Detail zu erörtern haben wir hier unterlassen, da hiednrch unsere

Sanus Consivius 13), Saturnus 14), Liber, Libera 15) ... Alemona 16) .. Fluviona 17) .. Bitus mnus 18) .. Sentinus 19) ... Parca, Rona, Decima 20)

- Ansicht im Ganzen nicht bedingt wird. Die Erklärungen der Gotter aber führen wir in der Regel mit den Borten der Schriftfteller an, aus denen dieselbe genommen find.
- 13) Cum puerperium concipitur, aditum aperit semini. Augustin. a. a. D. VII, 2. Bgl. oben Ann. 8. Tertull. ad Nat II, 11. nennt mur das cognomen Consevius. Das aber der Gott in dieser Beziehung Ianus Consivius genannt worden, lehrt Macrob. Sat. I, 9. p. 238, unten, und Ioan. Lyd. de mens. IV, 1, wo das cognomen fälschlich durch βουλαίος erklärt wird.
- 14) Propter ipsum semen. August a. a. D. Saturnus hat nämlich die Herrschaft über jeglichen Samen, d. h. sowohl im Gebiete des Thierreichs, wie des Pflanzenreichs. Hauptstellen sind Varro bei August a. a. D. VI, 8. p. 182 und VII, 13. p. 202, wo es mit Barro's Worten heißt: Unus de principibus deus, penes quem sationum omnium dominatus est. Bgt Varr. de L. L. V, S. 57 u. 64. Fest. v. Ferias. Hienach ist in unsern Studien und Andentungen S. 148, Ann. 82 ju modifiziren. Bgl. jedoch Merket Proleg ad Ovid Fast. p. 230 u. d. f.
- 15) Quod mares in coeundo per eius beneficium emissis seminibus liberantur: hoc idem in feminis agere Liberam, — quod et ipsas perhibeant semina emittere —. August. a. a. D. VI, 9. p. 183. Auch dieser beiden Machtgebiet erstreckt sich, wie beim Saturnus, auf das Pflanzenreich. Bgl. ebend. IV, 11. p. 113. Orell. a. a. D. n. 1480, 1487.
- 16) Quae alit foetum in utero. Tertull. de anima, 37.
- 17) Quae infantem in utero . . . (doch wohl alit?) Tertull. ad Nat. II, 11. Fluonia ist cognomen der Juno in Beziehung auf eine ziemlich verwandte Bestimmung. Fest. v. Fluoniam Iunonem. Bgl. Varr. bei August. a. a. D. VII, 2.
- Per quem viviscat infans, Tertull. a. a. D. August. edend. VII., 2 n. 3.
- 19) Per quem sentiat infans. Tertull. u. August. a. a. D.
- 20) ueber fie hatte Varro im vierzehnten Buche ber res divinae gehandelt. Gell. N. A. III, 16. Bgl. Tertull, de anima, 37. und oben Unm. 7. Merkel, a. g. D. p. 211.

... Diespiter 21) (Lucetius), Lucina 22).. Carmenta, Prosa, Postverta 23)... Egeria 24)... Riri bii 25)... Canbelifera 26)... Rumeria 27)....

- 21) Qui puerum perducat ad partum. Tertull. ad Nat. a. a. a. D. Bgl. Serv. ad Aen. IX, 570. Fest. v. Flamen Dialis. Lucetius Iupiter. Studien und Andeutungen I. S. 145. Ann. 62
- 22) Quae a parturientibus invocatur. August. a. a. D. IV, 11. Bgl. Arnob. adv. gent. III, 23. Fest. v. Supercilia. Ueber die Form Lucetia vgl. unfere Bemertung a. a. D.
- 23) A recti perversique partus et potestate et nomine Varr. bei Gell. XVI, 16. In dieser Beziehung waren sie auch genannt bei Tertull. ad Nat. a. a. D.: Perverse natos . . . . . . . . . . . to Prosae Carmentis esse provin(ciam) . . . . Bei August. a. a. D. IV, 11: Carmentes deae fata nascentibus canunt. Unsicher ist die Juschrift bei Orell. n. 1415.
- 24) Egeriae nymphae sacrificabant praegnantes, quod eam putabant facile conceptam alvum egerere, Fest. v. v. 23gl unten um. 130.
- 25) Praesidentes parientium nixibus. Fest. n. Paul. v. v.
- 26) Quoniam ad candelae lumina pariebant. Tertull. d. a. D.
- 27) In partu precabantur Numeriae, quam deam solent indigetare etiam Pontifices. Varr. de lib. educ. bei Non. p. 352. Go fautet jest diese Stelle, wobei und jedoch nicht gang flar ift, in wie: fern diefe Ledart durch die Sandidriften bestätiget wird. Borgefolagen nämlich finden wir diefelbe bereits in der Ausgabe bes Gothofrebus v. 3. 1586, mo berfelbe in ben Roten bagu bemertt : Numeriae deae partum adiuvantis meminit Augustinus. 3ndes: fen haben wir eine folche Stelle in den Schriften Des Augustinus vergeblich gesucht; benn biejenige, welche neben biefem Rengniffe des Barro gewöhnlich angeführt zu werden pflegt (G. unten Anm. 46.), durfte fich fcmerlich ohne weiteres auf unfere Geburtegöttinn beziehen laffen. Dichts besto weniger fceint sowohl der gange Bufammenhang ber Stelle bes Ronius, als auch die Unalogie man: der anderen Göttinnen ber Indigitamenta hinlanglich ju beweisen, daß wir hier in der That einen von numerus abgeleiteten Götternamen gu fuchen haben. In wiefern nun jene andere, unter Anm. 46. angeführte Numeria mit ber bier ermahnten aufammenbange, laffen wir unentschieden, und bemerten nur, daß in Bezug auf Die in ben Indigitamenten verzeichneten Gottheiten gleiche Ramen nicht immer identifche Gotter bezeichnen. Bgl. unten Unm. 66 und 50.

linus . . . Abeona, Adeona 42), Domiduca 43) . . . Catius 44) . . . Minerva 45) . . . Rumeria 46) . . .

Diese Gottheiten beziehen sich, wie man sieht, sammtlich auf das kindliche Alter und außern ihre Wirkung auf
basselbe nach einander vom Momente der Geburt und der Anerkennung des Kindes durch den Bater an bis auf die Zeit, wo dasselbe stehen, sprechen und gehen lernt, Gedachtniß und Verstand bekommt. Un sie schlossen sich sodann die gewiß nicht minder zahlreichen, welche den einzelnen Entwickelungsstufen der reiferen Knabenzeit und des Jünglingsalters vorstanden. Für das letztere aber bildete in der Reihe der Gottheiten Fortuna barbata 47) den Schluß, wie für jene die Juventas 48); und zu dem Götterkreise,

Busammenstellungen, wie Statanus und Statilinus, Farmus und Fabulinus zeigen recht, wie ungemein mierologisch man bei der Zuruckführung der einzelnen Lebensmomente auf die schipende Gotteheit zu Werte ging. Wgl. in dieser Beziehung auch unten Ann. 59. 68 72 106, 113, 116.

<sup>42)</sup> Beschüpen die Kinder beim Ausgehen und heimkehren. August. a. a. D. IV, 21. VII, 3. In der letteren Stelle werden sie bestimmt von der Juno unterschieden. Ausgerdem vol Tortull. a. a. D.

<sup>43)</sup> Gehört nach Tertull a. a. D. unstreitig zu den praesides puerorum; allein nach Mart. Capella de nupt. philol II, p. 61. ed. Bern. und ebenso nach August. a. a D. VII, 3 ist es cognomen der Juno, welche auch als Iterduca mit der Anssicht über die außerhalb des Hauses besindlichen Kinder beschäftigt ist. Für die letzter Ansicht spricht auch Domiducus. Bgl. unten Ann. 68.

<sup>44)</sup> Catos facit. August. a. a. D. IV, 21.

<sup>45)</sup> Berleiht ben Kindern Gedachtnis. Ebend. VII, 2. Bielleicht läßt sich hiemit in einige, wenn auch entfernte Berbindung sepen Orell. coll. n. 1427—1429.

<sup>46)</sup> Numerare docet. August ebendaselbst IV, 11. Daß sie zu den praesides puerorum gehört, zeigt die Bergleichung der Reihenfolge bei August. und Tertull. Uebrigens vgl. oben Umn. 27.

<sup>47)</sup> Quae adultos barba induit. August. u. Tertull. g. a. D. Die Infdrift bei Oroll. n. 1742 scient rectachtig.

<sup>48)</sup> Quae post praetextam excipiat invenilis aetatis exordia.

welcher sich auf diese beiden Lebensabschnitte bezog, gehören außer den beiden genannten Göttinnen, wie die Folge bei Tertullian und Augustinus lehrt, noch diese: Bolumnus, Bolumna 49) (Boleta).. Paventina 50)... Be-nilia 51)... Bolupia 52)... Praestitia 53)... Peragenor 54)... Agenoria 55)... Consus 56)..., benen wir auch wohl nicht ohne Wahrscheinlichkeit die isoslirt vorkommenden: Strenia 57)... Sentia 58)...

August. u. Tertull. ebendaselbft. hiemit ift ju vergleichen bas be-

<sup>49)</sup> Ut bona velint. August. a. a. D IV, 21. Statt Volumna findet sich bei Tertull. Voleta, wenn nicht, was und bei der Mikrologie des Römischen Eultus sehr wahrscheinlich ist, and diese beiden Göttinenen verschiedene Momente des Willens betrafen.

<sup>50)</sup> De pavore infantum. August. IV, 11. u. Tertull. a a. D. Bei dem ersteren steht Paventia.

<sup>51)</sup> De spe quae venit. Daß sie ju den praesides puerorum zu rechnen, erhellt aus beiden Gewährsmännern a. a. D. Eine Göttinn ganz gleichen Naurens galt als Gattinn des Neptunus. Varro bei den Interprett. vet. Virgil. X, 76, aus welchem auch August. a. a. D. VII, 22. und Servius zur angezogenen Stelle schöpsten. Auch hier berechtigt der gleiche Namen keinesweges, beide Göttinnen für identisch zu halten.

<sup>52)</sup> A voluptate. Außer Tertull. a. a. D. August, IV, 8. 11.

<sup>53)</sup> Erscheint unter den Schutgöttern der Kinderzeit bei Tertull. a. a. S.: (praesta)ntiae Praestitia. Ob auch Praestana bei Arnob. IV, 3. hieher ju ziehen, mag ich nicht entscheiden.

<sup>54)</sup> Ab actu. Tertull. a. a. D.

<sup>55)</sup> De actu. August a. a. D. IV, 11. 16. Neben diesen beiden Göttern, Peragenor und Agenoria, findet fich nun noch ein Agonius, ein deus praesidens rebus agendis, den man wohl in allgemeinerer Beziehung zu fassen hat, wenn man überhaupt an dem Berichte des Paulus (Exc. v. Agonium) nicht zweiseln will. Bgl. Stud. u. Andeut. I, G. 149. Ann. 88.

<sup>56)</sup> Consilia praebet. Daß dies hier in hinsicht der Knaben zu werftehen, tehrt die Reihenfolge bei Tertull. und August, IV, 11.

<sup>57)</sup> Strenuum facit. August. a. a. D. und 16.

<sup>58)</sup> Sententias inspirat. Ebend. IV, 11.

Stimula 69) . . . Liburnus . . . Libentinus, Libentina 61): hinzufügen durfen. In ahnlicher Weise mussen die Momente der späteren Lebensalter mit Göttern bedacht gewesen sein, zu denen wir wohl ohne Bedenken auch Caeculus 61), Orbona 62) und Biriplaca 63) zahlen durfen. Jedenfalls aber beschlossen deren Reihe Biduus 64), Libitina und Raenia 65). Innerhalb dieser Kolge standen nun auch

3) Gotter und Gottinnen, welche die einzelnen Momente der Bermahlung bis zur Empfängniß beschützten (Dii nupliales).

Bon biefen, den driftlichen Apologeten ganz besonders verhaßten Wefen kommen, so viel uns bekannt, nur folgende vor:

. . Afferenda 66) . . Jugatinus 67) . . Mutunus

De stimulis ad nimium actum impellentibus. August. etent.
 11. 16.

<sup>60)</sup> A libidine. August. IV, 8. Arnob IV, 9., bei welchem fich auch ber Liburnus findet. Bgl. oben Ann. 41.

<sup>61)</sup> Qui ocules sensu exani(mat) Tertull. ad Nat. II, 15. Bgl. um: ten Ann. 131.

<sup>62)</sup> In eius tutela orbati liberis parentes. Arnob. IV, 7. Tertull.
a. a. D., mo jedoch jest Orbana steht: quae in orbitatem semina extinguat.

<sup>63)</sup> In ihrem sacellum verfohnten fich ergurnte Gatten mit einander. Val. Max. II, 1. 6.

<sup>64)</sup> Qui anima corpus viduet. Cyprian. de idol. vanit., wonach ohne Zweifel herzustellen Tertull. ad Nat. II, 15: qui et tristitiae deos arbitros esse vultis . . . . deus, qui animam corpore viduet, quem intra muros cludi non permittendo damnastis. An Vedius nämlich läßt schon der in beiden Zeugnissen erwähnte Umstand, daß dieser Gott außerhalb der Stadtmauer verehrt worden, keinen Falls denken.

<sup>65)</sup> Bgl. außer den oben Umm. 8. bemerkten Stellen Arnob. IV, 7. Fest. v. Naeniae.

<sup>66)</sup> Ab afferendis dotibus. Tertull. ad Nat. II, 11.

<sup>67)</sup> Coniuges iungit. August. a. a. D. IV, 11. VI, 9. Nicht du ver-

Tutunus 68).. Domibucus 69).. Domitius 70).. Manturna 71).. Birginienfis 72).. Subis gus 73).. Prema 74).. Pertunda 75).. Perfisca 76)?..

Diesen burfen wir vielleicht auch die rathselhaften Camelae virgines? 77) beizählen, falls sie nicht mit einigen
ber genannten Göttinnen zusammenfallen. So gering nun
aber auch die Reste dieser Dii nuptiales sind, so erkennt
man boch auch an ihnen die pontistische Glaubensansicht:
singulis actibus proprios deos praeesse 78); und es erhellt
leicht, daß alle von uns bisher genannten Götter nur spärliche Trummer jener von Sensorinus angedeuteten, in den
Indigitamenten verzeichneten und von Barro auf den Grund
derselben aussuhrlich dargelegten Götterreihe sind, welche
sich lediglich auf die leiblichen und geistigen Zustände des
menschlichen Individuums selbst bezog, so daß naturlich in
der Entwickelung jedes einzelnen Menschen, wie Censorinus

wechfeln mit den gleichnamigen Schirmherren der iuga montium. Bgl. unten Anm. 106.

<sup>68)</sup> August. n. Tertull. a. a. D. Arnob. IV, 7. Lactant. de F. R. 20 Bei bem lestern und bei Tertull. Apolog. 25 unter ben Dii Romanorum proprii genannt. Bgl. Lucil. Sat IV, fr. 3. Plin. H. N. XXVIII, 4, 7. Fest. v. Mutini.

<sup>69)</sup> Cum quae nubit domum ducenda. August. VI, 9.

<sup>70)</sup> Ut nupta in domo sit. Ebendafelbft.

<sup>71)</sup> Ut nupta maneat cum viro. 2. c. D.

<sup>72)</sup> Cum virgini uxori zona solvitur. A. a. D.

<sup>73)</sup> Ut nupta viro subigatur. August. a. a. D. Tertull. ad Nat. II, 11.

<sup>74)</sup> Ut (nupta) subacta — comprimatur. August. u. Tertull. eben-

<sup>75)</sup> Diefer gedenkt außer ben genannten auch Arnob. IV, 7. 11.

<sup>76)</sup> Obscoenas voluptates ad exitum ducit. Arnob. a. a. D.

<sup>77)</sup> Fest. v. Camelis virginibus, und dafelbit D. Müller.

<sup>78)</sup> Serv. in Aen. II, 141. Bgl. oben Ann. 5. n. 7. Dieser Ansicht entspricht von einem anderen Gesichtspunkte aufgefaßt die von Macrob. Sat. I, 17, p. 285, geaußerte: unius dei essectus varios pro variis censendos esse numinibus.

beutlich lehrt und die Bebeutung der allermeisten dieser Gotsternamen selbst bezengt, jede dieser Gottheiten nur Ein Mal ihre Wirkung außerte und mithin in Bezug auf diesses Eine Individuum auch nur Ein Mal angerusen und versehrt wurde. In ganz ähnlicher Weise waren nun auch die Bedürsnisse und Angelegenheiten des Menschen als solchen, jede nach ihren einzelnen Momenten, an unzählige Gottheisten vertheilt, was man am deutlichsten noch in der vierten von uns oben bezeichneten Göttergruppe erkennt.

4) Gotter und Gottinnen, welche fich auf ben Anbau und die Behandlung bes Getreibes beziehen (Dii agrestes).

Thne Zweifel, wie jene auf ben Menfchen bezüglichen Schutgeister, ebenfalls vom Janus anhebend, gehören zu biefer Reihe:

.. Sator 79) ... Seia 80), Segesta 81), Proferpina 82) ... Robotus 83) ... Volutina 84), Patelena 85) ... Hostilina 86) ... Flora 87) ...

<sup>79)</sup> A satione. Bgl. oben 2mm. 7.

<sup>80)</sup> Beschirute die sata frumenta, quam diu sub terra essent. August a. a. D. IV, 8. Eine uralte und, wie mehrere der folgenden, einst hochverehrte Göttinn. Bgl. Plin H. N. XVIII, 2. Macrob. Sat. I, 16. p. 277.

Frumenta super terram et segetem facientia. August. Plin Macrob. a. c. O.

<sup>82)</sup> Frumenta germinantia. Außer August. a. a. D. Arnob. III, 33.

<sup>83)</sup> Genicula nodosque culmorum. August. ebend. u. Arnob. IV, 7. 11.

<sup>84)</sup> Incolumenta folliculorum. August a. a. D.

<sup>85)</sup> Quum folliculi patescunt, ut spica exeat. A. a. D. Micht hieher zu gehören icheint Arnob. IV, 7: Patellana numen est et Patella, ex quibus una est patefactis, patefaciendis rebus altera praestituta.

<sup>86)</sup> Quum segetes novis aristis aequantur. August. a. a. D. 29gl. Fest. v. Redhostire

<sup>87)</sup> Frumenta florentia: August. ebend. u. II, 27. Arnob. III, 23.

Lactand 88), Lacturnud 89) ... Matura 90) ... Runcina 91) ... Meffia 92) ... Tutilina 93) ... Kornar 94)? .... Terenfid 95) ...

Dier haben wir also die einzelnen Momente, welche in Beziehung auf bas Getreibe von bem Augenblicke ber Ausfaat an bis jur Darre und Stampfung in Betracht tommen. unter ben Schut von eben fo vielen Gottern gestellt, wonach man nun auch leicht die Ratur und Kolge ber Gottheiten begreift, welche nach Kabius Victor Gervilianus in ber oben ermahnten Stelle bes Gervius ber Rlamen bei bem Opfer ber Tellus und Ceres anruft; Diefe maren namlich: Bervactor, Reparator, Inporcitor, Infitor, Dbarator, Occator, Sarritor, Subruncinator, Meffor, Convector, Conditor, Promitor: alfo ebenfalls ein Rreis von Gottern, ber innerhalb bes Machtgebietes ber Tellus und Ceres 96) die einzelnen Momente bes Ackerbaues beschütt, nur bag in ber priefterlichen Formel diefe Gottheiten in anders gebildeten Namen als jene obigen erscheinen, melche, wie weiter unten erhellen wird, ber Landmann felber anzurufen und zu verehren hatte.

So zahlreich und nun diefelben erscheinen mogen, fo find

<sup>88)</sup> Qui se infundit segetibus et eas facit lactescere. Barro bei Serv ad Georg. I, 315.

<sup>89)</sup> Frumenta lactescentia. August. a. a. D. IV. 8.

<sup>90)</sup> Frumenta maturescentia. Ebend.; denn an Matuta ist doch wohl fchwerlich zu denten.

<sup>91)</sup> Quum frumenta runcantur. A. a. D.

<sup>92)</sup> Messias a messibus Tertull de Spect. 8. Der Bluralis gehört ber Ausbrucksweise bes Apologeten an.

<sup>93)</sup> Frumenta collecta et recondita. August. u. Tertull. a. a. D. Plin. H. N. XVIII, 2. Macrob. Sat. 16, p. 277. Varro bei Non. p. 47.

<sup>94)</sup> Lactant. de F. R I, 20. Ovid. Fast. II, 525.

<sup>95)</sup> Quae praeest frugibus terendis. Arnob. IV, 7. 11.

<sup>96)</sup> Bgl. oben Anm. 7. hartung, R. A. II, 128, bezieht diese Ramen auf den Saturnus, eine Ansicht, die wir uns mit der Ueberlieferung des Fabius nicht zu reimen wissen. S. unten Anm. 162.

fie boch ficher nur ein fleiner Reft jener großen Gotterreihe, welche, nach allen Richtungen bes meufchlichen Dafeins hin, ben einzelnen Momenten jeder Thatigfeit und Beschaffenheit porftand. Denn nicht nur finden fich gerftreut noch manche Botter, welche fich birett auf den Acterbau beziehen. wie 2. B. Stercutius 97), Vicus 98) und Spinien fis 99), fondern es giebt auch fast fein Bebiet ber altesten Romis ichen Beschäftigungsweisen, mo und nicht ein ober ber anbere, zufällig erhaltene Gottername verriethe, bag auch bies und die einzelnen Momente beffelben unter ben Schut gahlreicher Gotter gestellt maren. Go begegnen und aus bem Rreise ber Biehzucht, bekanntlich einer hauptbeschäftigung ber alteren Romer, Bubona 100) und Epona 101); im Gebiete ber Obstrucht: Du ta 102) und Domona 108); in Begiehung auf Bienenpflege: Mellonia 104); in Sinficht ber Solzungen: Remestrinus 105). Ebenso haben nicht

<sup>97)</sup> A stercorando. Varro de gente P. R. Bei August. a. a. S. XVIII, 15. Plin. H. N. XVII, 6. Serv. ad Aen. X. 76. Sterculus b. Tertull. ad Nat. H, 9 Sterculius bei demf. Apolog. 25. Lactant. a. a. S. Sterculinius bei Serv. ad Georg. I, 21. Bgl. Macrob. Sat. I, 7. p. 230. Daß er eine Qualitätebesstümmung des Saturnus gewesen, scheint sicher; aber eben darum, weil er aus einer einzelnen Funktion innerhalb des Machtgebietes jenes Hauptgottes vorstand, kann man ihn nicht i den tis ch mit demselben nemmen.

<sup>98)</sup> Das Picus jum Kreise dieser Götter gehörte, zeigt außer anderen Umständen deutlich August. a. a. D. und Serv. ad Aen. X, 76.

<sup>99)</sup> Ut spinas eradicet. August. a. a. D. IV, 21.

<sup>100)</sup> August. ebend. IV, 24. 34.

<sup>101)</sup> Tertull. Apolog. 16. Ad Nat. I, 11. Zwischen dieser und Hippona unterscheidet Hagenbuch bei Orell. coll. n. 1793. Die Gottinn gehört nach Fulgent. de pr. serm. p. 556. zu den Semones.

<sup>102)</sup> Putationibus arborum. Arnob. IV, 7.

<sup>103)</sup> August. a. a. D. IV, 24. 34. Diese hatte auch einen besonderen Flamen. Fest. v. Maximae dignationis. Ennius bei Varro de L. L. VII, S. 45.

<sup>104)</sup> August. a. a. D. IV, 34, Arnob, IV, 7, 8, 12,

<sup>105)</sup> Arnob. IV, 7.

nur die allgemeinsten Bestimmungen ber naturlichen Beschaffenheit bes Landes, sondern auch besondere Dertlichkeiten und Eigenthumlichkeiten bes Bobens bis auf Die einzelnen Theile ber Bohnung und besonders bes Ginganges hingb ihre Schutgottheiten. In Beziehung auf die ersteren finden mir Rufina 106), Jugatinus, Montinus 107), Collas tina, Ballonia 108); ihnen reihen fich an die Schutsgotter einzelner Geen und Berge, wie Belinia 109). Ba= ticanus 110) und Aventinus 111); bann die als gottlich aufgefaften Beichaffenheiten einzelner Canbitroden, 1. B. Die Dii Limi 112), Afcensus und Clivicola 113); endlich bie Schirmherren einzelner Theile ber Wohnung, wie Lis mentinus 114) und Limentina 115), Forculus und Carbea 116). Ja es zeigt fich, baß auch bie fleinften und nach unferer Borftellung unbedeutenbsten Berrichtungen menschlicher Thatigfeit unter bem Schute befonberer Gottheiten standen. Dievon gewähren ben beutlichsten Begriff die von der Arvalischen Bruderschaft mehr als Ein Mal verehrten Gottinnen: Abolenda, Conmolenda, Coinquenda und Deferunda 117), wonach fich nun leicht die Ratur solcher, fur und und ficher auch fur ben hellenischen Ginn gang feelenlofen Abstrattionen, wie Ur-

<sup>106)</sup> August. a. a. D. IV, 8. Ebenda ber mit dem deus coniugalis gang gleichstautende lugatinus, der sich auf die iuga montium bezieht.

<sup>107)</sup> Arnob. IV, 9. 108) August. c. c. S. 109) A lacu Velino. Varro de L. L. V, §. 71.

<sup>110)</sup> Praeses agri Vaticani. Gell. XVI, 17. Bgl. oben Anm. 30.

<sup>111)</sup> Bgl. Studien und Andeut. I, G. 148.

<sup>112)</sup> Curatores obliquitatum. Arnob. IV, 9.

<sup>113)</sup> Tertull. ad Nat. II, 15. Die lestgenannte nach der Conjectur des Rigaltius für Levicola.

<sup>114)</sup> August. a. a. D. IV, 8. Tertull. de Idol. 15. Ad Nat. a. a. D. Arnob. IV, 9. 11. 12.

<sup>115)</sup> Co mit Orelli gu Arnob. IV, 9 für Lima.

<sup>116)</sup> August. IV, 8. VI, 7. Tertull. a. a. D.

<sup>117)</sup> Bgl. Marini , Atti d. Fr. Arv. p. 382. und unten Mnm. 148.

culus 118), Lateranus 119), Sonorinus, Aefculas nus, Argentinus 120), u. bgl. m., ermeffen lagt.

Rach diesem nun wohl hinlanglich anschaulichen Principe ber Pontifices, auf beffen Grund die Indigitamenta oder doch mehrere Theile derfelben entworfen maren, murben wir es auch ohne specielles Zeugniß leicht begreifen, baß bie Bahl ber Romischen Gotter ungemein groß mar, fo daß ihre Namen und beren Erflarungen wohl machtige Bucherrollen fullen mußten 121). Jene Grundansicht, daß jedem einzelnen Zustande, wie jedem Momente einer Thatigfeit, ein besonderes gottliches Wefen vorstehe, ober, wie Undere es ausbruckten, bag jebe besondere Thataugerung eines Got= tes felbst wieder ein gottliches Befen fei: biefe Grundansicht mußte ja nicht nur von vorn herein eine große Anzahl von Gottern erschaffen , sonbern auch biefelbe mit bem machfenben Culturzustande bes Romischen Bolfes unendlich vervielfaltigen, wie fich bies weiter unten noch deutlicher herausstellen wird. Und hiezu fam noch, daß bei weitem bie meis ften Gotter als mannlich und weiblich zugleich gebacht mas ren 122) und bemnach auch einen bem verschiedenen Geschlechte entsprechenden Doppelnamen führten. Go g. B. Bolumnus und Bolumna 123), Kaunus und Kauna 124), Robigus und Robigo 125), Lucetius und Lucetia 126),

<sup>118)</sup> Fest. v. Arculus. 119) Arnob. IV, 6. 11.

<sup>120)</sup> Alle drei genaunten bei August a. a. D. IV, 21. Bgl. Stub. u. Andeut. I, S. 64. Ann. 111. und unten Ann. 176.

<sup>121)</sup> Bgl. oben Aum. 11. Allgemeiner anßert sich August. III, 12. p. 78. und Tertull. ad Nat. II, 12. Apolog. 10.

<sup>122)</sup> August. III, 12. p. 78: — ut Varro dicit, certos atque incertos, in omnibusque generibus deorum, sicut in animalibus, mares et feminas. Bgl. Stud. u. Andeut. I, S. 63. Ann. 109.

<sup>123)</sup> Bgl. oben Unm. 49.

<sup>124)</sup> Varro de L. L. VII, S. 36: Fauni dei Latinorum, ita ut Faunus et Fauna sit.

<sup>125)</sup> Varro de R. R. I, 1. Virg. Georg. I, 150. Gell. V, 12. Fest. v. Robigalia. — Ovid. Fast. IV, 907. u. b. f. August. de C.

Libentknus und Tibentina 127), u. bgl. m. Auch glaube man ja nicht, daß jene scheinbar so inhaltsleeren Abstraktionen bloß als cognomina gegolten, etwa wie Centum peda, Tigillus 128) und anderweitige Bestimmungen des Jupiter; sie wurden in der That im praktischen Cultus be sonders verehrt 129), hatten ihre besonderen Altare und Sacella 130), gingen mitunter in eine Art von Sagenbildung über 131), und einige von ihnen, wenngleich wohl nur solche, die mit einigermaßen analogen Gottheiten der Griechen sich vergleichen ließen, wurden seit einer gewissen Zeit sogar bildlich dargestellt 132). Daher denn auch

D. IV, 21. Die Stiftung der diesem Gotte, oder richtiger, diesem Götterpaare und dem Mars, gefeierten Spiele wurde auf Numa zurückgeführt. Tertull. de Spect. 5, p. 11, unten, dessen Quelle in solchen Dingen Sueton ist. Hienach dürfte Hartung, R. R. II, S. 148. zu berichtigen sein. Bgl. übrigens Merkel, a. a. D. p. 191, u. d. f.

<sup>126)</sup> Bgl. Stub. u. Andeut. I, G. 145, Anm. 62.

<sup>127)</sup> Oben Anm. 60. u. 114. 128) August. VII, 11.

<sup>129)</sup> August. ebend. IV, 16: his omnibus dis et deabus (minutis) publica sacra facere susceperunt. Bgl. auch Krahner, Grundlimien jur Geschichte des Berfalls der römischen Staatsreligion, S. 10 und 52.

<sup>130)</sup> Unter ben oben genannten Göttern und Göttinnen hatten nachweislich in oder bei Rom Heiligthümer ober Altare: Carmenta,
Consus, luventas, Mutunus Tutunus, Naenia, Orbona, Rumina,
Strenia, Viduus, Viriplaca, Volupia, Cardea, Flora, Pomona,
worüber man die Topographen, besonders Sachse, vergleiche, die
jedoch in dieser Beziehung nicht ganz vollständig sud.

<sup>131)</sup> So 3. B. Carmenta, Caeculus, Egeria, Pilumnus, Stercutius, Picus und Flora, ju benen sich noch mancher andere Name, wie Cacus, Tarpeia, Faustulus, and der älteren Sage gesellen möchte, an deren Entstehung jedenfalls der Eultus keinen geringen Antheil gehabt hat. Bgl. unten Ann. 193.

<sup>132)</sup> Dahin gehören z. B. Mutunus, Flora, Messia, Seia, Segesta, Tutilina. Auch Lactant. a. a. D. sagt, nachdem er von der Cunina, dem Sterculius und dem Mutunus gesprochen: et haec tamen habent aliquam imaginem. Dagegen vergleiche in Beziehung

wie bits nach Servius in ben Indigitamenten felbft ber Rall war, bei jebem einzelnen genau angegeben, welches bas Geschäft beffelben sei und weshalb man benfelben anrufen Man erkennt hienach, bag Barro bei ber Eintheis lung und Darlegung Diefer Rlaffen von Romifchen Gottern schwerlich einer von ibm felbft beliebten Anordnung, fons bern vielmehr ben von Censorinus und Servius in Beziehung auf Diefelbe Grundeintheilung citirten Jubigitamenten gefolgt mar. Bu Grunde lag fur biefe Abtheilmgen berfelben ber scharfe Unterschied zwischen persona und res; ans biefem ergaben fich, auf bas menschliche Leben angewandt, gang naturlich bie eben angebeuteten Gotterreihen; jebe von beiden aber war ebenso einfach nach ber naturlichen Rolge ber Momente geordnet, welche fich einerseits burch bie leibliche und geistige Entwidelung bes menschlichen Individuums, andererfeits durch beffen auf die Aukenwelt gerichtete Thatiafeit ergaben; und es fpringt in bie glugen, wie leicht bei biefer Einrichtung ber Gotterliften, in welchen bei jebem Ramen auch die Bestimmung bes Gottes angegeben mar, ein nur einigermaßen unterrichteter Pontifer Bescheid geben tonnte, wenn ihn Unfundige fragten 9), an welchen Gott

D) Dag dies ju ben wesentlichften Pflichten des Collegiums geborte, lehrt besondere Dionys. II, 73: τοῖς δὲ ἐδιώταις ὁπόσοι μή **ἴσασι τοὺς περὶ τὰ θεια η δαιμόνια σεβασμούς, ἐξηγηταὶ** plroren unt noomfrait. Daher bezeichnet er benn auch voll: tommen angemeffen die Pontificet, um ihre Bedeutung ben Bellenen tiar zu machen als legodidaoxálous, legovómous, legowilazas und, was ihm am angemeffensten erfcheint, als lepoyarras. Achnlid Plutarch. Num. IX: ὁ δὲ μέγιστος τῶν ποντιφίχων, οἶον . Εξηγητού και προφήτου, μάλλον δε ιεροφάντου τάξεν επέγει - διδάσχων, δτου τις δοιέτο πρός θεών τιμήν ή πάρastryger. Dater Cicero de Leg. II, 9: quoque haec privatim et publice modo rituque fiant, discunto ignari a publicis sacerdotibus. Ebenso Liv. I. 20: - publica privataque sacra Pontificis scitis subjecit: ut esset, quo consultum plebes veniret, mo ber Musbrud plabes in Begiehung auf die Berhaltniffe bes alteren Roms fcmerlich gang paffend gebraucht ift.

fie fich in Beziehung auf irgend eines ber gewöhntichen Les bensverhaltnisse zu wenden hatten.

Diese aus ben angeführten Sauptstellen entwickelte Unficht von bem Inhalte eines Theiles ber Indigitamenta erhalt nun eine noch größere Anschaulichkeit, wenn wir uns aus den Trummern jener Gotterreihen, welche fich in giemlich bedeutender Anzahl bei den christlichen Apologeten, sparlicher bei Grammatifern und Commentatoren, zuweilen auch auf Inschriften 10), vorfinden, Diejenigen gusammenstellen, in welchen noch einigermaßen bie ursprungliche Aufeinanderfolge der Gottheiten erhalten ist oder sich boch wenigstens in so weit herstellen lagt, baß sich beutlich gemisse, unter einander zusammenhangende Gottergruppen erkennen laffen. Diefe fur und noch erkennbaren Gruppen betreffen naments lich folgende Zustände und Thatigkeiten des Menschen als folden: junadift bie Momente feiner Entwidelung von ber Empfangniß im Mutterleibe an bis zum Augenblice ber Beburt; fodann die Momente feiner leiblichen Entwickelung nach ber Geburt, also alle biejenigen, welche bei ber Wartung, Pflege und Erziehung bes Rindes in Betracht tommen, weshalb benn auch ein guter Theil ber hieher gehorigen Botter, und vielleicht alle, in ber Barronischen Schrift uber Die Erziehung der Rinder genannt maren; brittens bie Momente ber Bermahlung, ber Beimführung ber Braut und die Beheimniffe bes Brautgemachs bis zum Augenblicke ber Empfangniß, burch welchen die Reihe ber hieher gehos rigen Gotter mit jener erften, welche bie Entwickelung bes

<sup>10)</sup> Unverdächtig ist bei Orell. coll. n. 1851, welche Inschrift jedoch mit Unrecht unter den numina Italica erscheint. Nuch Epona findet sich theils allein, theils mit andern Gottheiten verbunden, einige Male, wie n. 402. 1792—1794. Dagegen sind verdächtig n. 1415. 1742. 1796., und n. 2036 wird wohl mit Recht auf eine alle englische Gottheit bezogen, deren Name eigenthümlich genug ganz mit der Römischen Numeria übereinstimmt. Natürlich gehören die mannichfaltigen Inschriften, die sich auf Municipalgottheiten bezieshen, nicht hieher.

Menschen vor ber Geburt ju schuten hat, auf naturgemaße Weise verfnupft erscheint; endlich die Momente bes Ackerbaues vom Augenblicke ber Saat an burch alle Entwickelungestufen ber keimenden und reifenden Aehre hindurch bis gur Auffpeicherung, Durre und Bermalmung bes Rorns. Aus Diesen Gotterreihen also wird fich, irren wir nicht, mit hinlanglicher Unschaulichkeit bas Princip eines Theiles ber Inbigitamenta ergeben und zugleich hervorgehen, wohin wir eine aute Unzahl anderer Namen von Gottern und Gottinnen, bie jest isolirt erscheinen, zu verweisen haben. ist hiebei mohl festzuhalten, bag biefe gleich zu nennenben Botterreihen feinesmeges als nur einigermaßen vollstanbige zu betrachten find; fie enthalten ohne allen Zweifel sehr viele kúcken, da es den Apologeten natürlich nicht im geringsten auf Bollftanbigfeit, fonbern einzig und allein nur barauf antam, bas biefen Reihen von achtromischen Gottern Scheinbar zum Grunde liegende Princip, b. h. bie Berfplitterung bes gottlichen Befens in un endlich viele Momente 11), in feiner gangen Troden-

<sup>11)</sup> Ginige Hauptstellen Diefer Art mogen hier ihren Blag finden. Augustin. a a. D. IV. 8. p. 109: Quando autem possunt uno loco libri huius commemorari omnia nomina deorum aut dearum, quae illi grandibus voluminibus vix comprehendere potuerunt, singulis rebus propria dispertientes officia numinum? - (p. 110) quae (numina) ita suis quaeque adhibeantur officiis, ut nihil universum alicui crederetur. Ebend. 13. p. 115 e - cum omnes (dii) occupati sint officiis et operibus propriis, nec alter irruat in alterius. - Ebend. 24. p. 124: quorum deorum nomina non inveniebant, earum rerum nominibus appellabant deos, quas ab eis sentiebant dari, aliqua vocabula inde flectentes, sicut a bello Bellonam nuncupaverunt -: aut certe nulla vocabuli declinatione, sicut res ipsae nominantur, ut Pecunia dicta est dea, quae dat pecuniam. Bal. hiemit oben Ummert. 8. den Sohn des Tertullian. Daber beißen Diefe Götter dem Augustin (9. p. 110 ): turba minutorum deorum; (11. p. 113.) turba quasi plebeiorum deorum, und an: derswo (VII, 4 p. 194.) nennt er fie mit bitterem Spotte:

heit, Beschränktheit und Geistlosszeit möglichst greit aufzuzeigen, ohne sich weiter auf die Erörterung der doch so nahe liegenden Frage einzulassen, ob eine solche tausenbfältige Zerssplitterung einer oder mehrerer göttlichen Naturen ihren Grund wirklich nur in einer ganz gemüthlosen Barbarei oder vielleicht in einem ganz anderen, nur nicht so klar am Tage liegenden Principe habe <sup>12</sup>): eine für die tiesere Erskenntniß der altrömischen Religion äußerst wichtige Frage, die, sobald einmal erst Inhalt und Bedeutung der Indigitamenta klarer geworden, sich ebenfalls bestimmter stellen und ins Auge fassen lassen wird. Hier nun zunächst die eben bezeichneten Götterreihen in der angegebenen Folge:

1) Gotter und Gottinnen, welche ber Entwickelung bes Menschen von seiner Empfangnif an bis zur Gesburt vorstehen \*).

tanquam minuscularios voctigalium conductores. Agl, außerdem ebend. IV, 16; 21. VI, 1; 9. VII, 2; 3. Daß aber Angustinus nur eine sehr kleine Jahl dieser Götter und diese eben nur beispielsweise namhaft mache, bezeugt er selber mehr als Einmal, wie IV, 8. p. 110; 11. p. 113, unten; 21. p. 120; VII, 11. p. 201.

<sup>12)</sup> Angustinus berührt nach dem Borgange Aelterer diesen Punkt, wies wohl er ihn bald fallen läßt, a. a O. IV, 11. p. 113: hi omnes dii deaeque sit unus lupiter: sive sunt, ut quidam volunt, omnia ista partes eius, sive virtutes eius, sicut eis videtur, quidus eum placet esse mundi animum; quae sententia velut magnorum multorumque doctorum est. Bgl. Krahner, Grundlinien u. s. w. S. 51 u. 52. Uedrigens dürste es nicht ohne Interesse sein, das Verhältnis der stoischen Philosophie zur positiven Religion der Römer noch etwas schärfer ins Auge zu fassen. Der Umstand, daß die erstere den Römern so sehre lepteren zu beruhent.

<sup>\*)</sup> Die zwischen den Namen der Götter befindlichen Punkte bezeichnen die Stellen, wo und die Bollständigkeit der Götterreihe zweiselbaft erscheint; die Fragezeichen aber beziehen sich auf die Bedenken, welche man darüber hegen kann, ob ein Gott wirklich dieser und keiner anderen Reihe angehöre. Diese einzelnen Bedenken im Detail zu erörtern haben wir hier unterlassen, da hiednrch unsere

ber Kahrlaffigfeit im Gultus gur Rechenschaft gieben mußten: ermagt man zugleich die fur und barum begreifliche Scrupulositat ber altromischen Religion, in welcher ein einziges ausgelaffenes ober nicht an feinem Orte gesprochenes Bort ein piaculum nach fich jog, fo bag in gewiffen Kallen felbst bann, wenn fammtliche bei einer Opferhandlung anzurufende Botter vorschriftsmäßig genannt worben, bennoch ein etwa noch berechtigter, aber feiner Ratur nach nicht genau befannter Gott burch gewiffe allgemeine Formeln beruchsichtiget murbe 139): ermagt man also biefe und sinnverwandte Ginrichtungen und Grundzuge ber altromischen Religion, fo ftellt fich ja fur ein Prieftercollegium, welches einen folchen Gultus zu leiten und zu übermachen hatte, Die gebieterische Rothwendigkeit heraus, gewisse, wenn auch noch so einfache Donumente zu besiten, burch welche ihm bie Uebersicht über eine fo vielnamige und noch bagu fo leicht zu erzurnende Gotterwelt möglich gemacht werbe. Wie es also beutliche Borschriften und Formulare gab, nach welchen fich ber betenbe Driefter ober Magistrat in jedem Kalle zu richten hatte 140), und worin naturlich auch die anzurufenden Gottheiten verzeichnet ftanden, fo mußten die Pontifices, welche ja eben Die Aufsicht über Die ritualmäßige Ausführung bes Opfers und Gebetes ubten, naturlich auch ben gangen Complex biefer Kormeln und mithin Ramen und Natur ber in benfelben enthaltenen Gotter fennen. Dan fann bemnach nicht umbin, schon von vorn herein anzuerkennen, baß auch biejenigen Gottheiten, welche ber Staat als folder, Die einzelnen

<sup>139)</sup> Bir meinen Formeln mie: sive Deo sive Deae; si Deus si Dea; Quisquis es; sive quo alio nomine fas est appellare. Bgl. Brisson. de form. I, 89. p. 50. Marini, Atti de Fr. Arv. p. 370.

<sup>140)</sup> Gell. XIII, 22.: Comprecationes deum immortalium, quae ritu Romano fiunt, expositae sunt in libris sacerdotum populi Romani et in plerisque antiquis orationibus. Liv. XXVII, 8. XXXIX, 15. Val. Max. IV, 1. 10. Plin. Paneg. LXIII, 3. Bgl. auch das Ofterprogramm der Breslauer universität v. J. 1840, p. 7 u. 9.

Abtheilungen ber Burger, Die befonderen Priefterthumer und Magistrate zu verehren hatten, ben Pontifices in urfundlich festgestellter Uebersicht vorlagen und in irgend einer Abtheilung des weitschichtigen ius pontificium ihre Stelle hats ten, wobei man bann am naturlichsten an bie Indigitamenta benfen wird. Aber auch in ber Sache felbst liegende Grunde fprechen fur diese Unficht. Dem aufmerksamen Leser wird es namlich nicht entgangen fein, bag in jenen von uns oben jufammengestellten Gottergruppen, beren Ermahnung in ben Indigitamenten unzweifelhaft ift, auch mehrere große Gottheiten vorkommen 141): folche, welche Barro im fechzehnten Buche ber Untiquitaten bes Cultus unter ber besonderen Rubrif Dii selecti behandelt hatte. Gleichgultig erscheint es hiebei fur unfern vorliegenden 3med, ob ber Alterthumsforicher felber biefe lettere Eintheilung gemacht, ober ob er auch hierin fich nach bem Borgange ber Pontifices gerichtet: behandelt aber maren in diesem Buche nach bes Augustinus ausbrucklicher Angabe 142) awolf Gotter, namlich Janus, Jupiter, Saturnus, Genius, Mercurius, Upol lo. Mars, Bulcanus, Neptunus, Gol, Drcus, . Liber pater, und acht Gottinnen: Tellus, Ceres, Juno, Luna, Diana, Minerva, Benus, Befta. Alle biefe Gotter, in benen man leicht eine Angahl ber feit einer gewiffen Beit vom gefammten Romifchen Staate verehrte Gottheiten erfennt, haben ben gemeinsamen Charatter, baß fie allgemein wirkende Raturmachte find, b. h. nicht, wie jene von uns oben genannten Dii minuti, nur einen einzelnen Moment menschlicher Buftanbe ober Thatigfeiten verwirflichen, fondern eine gange Sphare von Rraften und Erscheinungen bedingen. Da fie burch biese größere Rulle ber mit ihrer Idee verknupften handlungen von vorn herein eine gemisse anthropomorphische Karbung erhalten mußten, so maren sie es mohl auch, welche ben nachsten

<sup>141)</sup> Bal. oben Unm. 14-16. 22. 46.

<sup>142)</sup> August. a. a. D. VII, 2. Bgl. ebend. 4. p. 195.

Anfnapfungepunkt fur die fruh eintretende Theofratie Romiicher und hellenischer Gottheiten barboten und, mit Ausnahme bes Janus, sammtlich mit ihnen mehr ober minder analogen Bestalten bes Bellenischen Muthus verschmolzen 143). bilbeten baber einerseits im praftischen Gultus ber ipateren Sahrhunderte einen gemiffen Gegenfat mit jenen zahllofen Bottheiten niederer Ordnung, mahrend fie benfelben andererfeits nach altromischer Borftellung nicht fo gar fern stanben. Much fie namlich hatten in gewiffen Zustanden bes Menschenlebens nur Ginen Moment zu verwirflichen, indem ihr allgemeines Machtgebiet hier gleichsam nur auf einen besondes ren Kall angewandt wurde. Go fanden wir Janus, Gaturnus und Liber unter ben auf die Empfangnig bes Denschen bezüglichen Gottern, und zwar jeden von ihnen nur in Beziehung auf Ginen Moment 144). Ebenso hatte Juno als Lucina und Iterbuca eine ber Mena, Abcona und Abeon a gang finnverwandte Stellung 145); nicht anbers

<sup>143)</sup> Charafteriftisch ift für fie in Diefer Beziehung, mas Barro (August. a. a. D. VII, 17.) im Eingange Diefes Buches fagt: De Diis populi Romani publicis, quibus aedes dedicaverunt, eosque pluribus signis ornatos notaverunt, in hoc libro scribam, sed ut Xenophanes Colophonius scribit, quid putem, non quid contendam, ponam. - Siemit ift gu vergleichen ebendaselbst Cap. 4. p. 195: - vix quisquam reperitur deorum non selectorum, qui aliquo crimine famam traxit infamem; vix autem selectorum quispiam, qui non in se notam contumeliae insignis acceperit. Illi ad istorum humilia opera descenderunt, isti in illorum sublimia crimina non venerunt. Es haben also die Dii selecti mit den minuti zwar die humilia opera gemein, aber die sublimia crimina, b. h. die mannichfachen mythifden Thaten und besonders die Liebesgeschichten, finden, mit Ausnahme bes einen, achtitalischen Janus, nur auf Die Dii selecti eine Unwendung. Wgl. auch oben Anm. 132., unten 149. und Mertel, a. a. D. p. 224.

<sup>144)</sup> Oben Mmm. 14-16.

<sup>145)</sup> August. a. a. S. VII, 2. p. 191. 3. p. 193. Bgl. oben Umm. 23. und 44.

erscheint Minerva als Beschiemeriun bes Gebächtnisses ber Knaben unter ben praesides puerilitatis (44), und selbst Jupiter kommt als Diespiter in jener Götterreihe nur als solcher vor, welcher die im Mutterleibe gezeitigte Frucht an das Licht bringt (147). Diese Bemerkung, die für die Beurtheitung aller jener Dii minuti nicht ohne Bedeutung ist, wird an einem anderen Orte wieder auszunehmen sein; für unseren nächsten Zweck aber leuchtet darans ein, daß jene großen Staatsgötter gar nicht so streng von denen der niederen Ordnungen geschieden waren (148), wie dies denn auch bereits von Augustinus auf das Bestimmteste erkannt worden ist (149). Fand num aber zwischen den Gottheiten

<sup>146)</sup> Oben Anm. 45. Eben baber, weil dieser Umstand der Minerva mit anderen großen Göttern, ja höchst wahrscheinlich mit allen, gemeinsam ist und schwerlich einen andern Grund als die Theorie der Pontifices hat, können wir und nicht entstellen, darin eine Spur von einer ursprünglich nationellen Berschiedenheit der Götter zu entdecken. Bgl. dagegen Merkel Proleg. ad Ovid. Fast. p. 243, unten.

<sup>147)</sup> Oben Anm. 21.

<sup>148)</sup> Dies zeigt auch der Opfergebrauch. Schon Marini bemerkt (a. a. D. p. 382.), daß die vier Gottheiten Adolenda, Conmolanda, Coinquemda und Deserunda zusammen nur zwei Schafe als Opfer erhatten, mährend die großen Göttinnen eine jede für fich zwei eine pfangen. (Aaf. XXXII, 3. 13. erhatten Adolenda, Conmolanda und Deserunda zusammen zwei Schafe; Aaf, XIIII, 3. 11. die erstere und Coinquenda zusammen eben so viele.) Wie nun hieraus einerseits erhellt, daß zwischen diesen Dii minuti — denn das find sie, wie auch Marini erkannt, jedenfalls — und den großen Göttern ein Unterschied der Gestung kattgefunden, so zeigt dech sicher auch die Vergleichung der Größe der beiden Arten von Göttinnen dargebrachten Opfers, daß der Abstand der Würde und Bedentung beider auch eine allzu groß gedacht gewesen sein könne. Eine Adolenda empfing nicht weniger als ein Orittel und bisweiten sogar die Hälfte von dem, mas die hochhesige Vesta mater erhielt.

<sup>149)</sup> Außer mehreren Stellen, die jum Theil schon oben erwähnt, sind, gehört hieher besonders VII, 3. p. 193: Cum igitur in his minutis operibus, quae minutatim diis pluribus distributa sont, etiam ipsos selectos videamus tanquam senatum cum plebe pariter

254 Ambrofch, über bie Religionsbucher ber Romer.

höheren und niederen Ranges eine so ingige Berbindung statt, so läßt sich schwerlich glauben, daß jene in Monumenten anderer Art als benjenigen ihren Platz gesunden, in welchen die Götter unteren Ranges mit so scrupulöser Genauigkeit verzeichnet standen. In der That bestätigt sich diese Anslicht, wie es und scheint, auch vollkommen durch die Art und Weise, wie bei der Anschwung gewisser Götternamen auf die prieserlichen Urtunden hindeweisen wird. Doch mulssen wir, um hierauf näher eingehen zu tonuen, zuwer die Nedeue wurg von indigitare sessschen zu der der der der der die Kommunstenden Etymologie dieses Wortes sich wohlt am besten aus den nicht zahlteichen Stellen, in denen dasselbe erscheint, euts wickeln läßt.

(Coluf folgt).

# Geschichtliehe Erklärung des heiligen Messopters für gebildete Katholiken.

Don Professor Areuser.

(Fortsetzung des im 4. Hefte des vorigen Jahrganges abgebrochenen Ausabes)

S. 9. Gloria.

Nach dem Rufe um Erbarmen oder dem Kyrie tritt unmittelbar das Gloria ein, bei den Griechen Dorologia genannt, das nach den Begriffen des Paulus eine Proseuche beißen wurde. Es ist ein Judel und Feierlied der Gesmeinde auf Gott den Bater, seinen eingebornen Sohn Jesus Christus und den heiligen Geist, also eine Feier der Oreieinigkeit. Auch heißt ed Engelslied (hymaus ange-

ot : 20

A 6 75 1 1 11

operari, et inveniamus a quibusdam diis, qui nequaquam seligendi putati sunt, multo maiora atque meliora administrari quam ab illis, qui selecti vocantur; restat arbitrari, non propter praestantiores in mundo administrationes, sed quia provenit eis ut populis magis innotescerent, se lectos et praecipuos appellatos. Unde dicit etiam ipse Varro, quod diis quibusdam patribus et deabus matribus, sicut hominibus, ignobilitas accidisset. 281. Rahner, Grundlinien, E. 52.

licus); benn es beginnt mie ben Worten, welche bie Enget 13 fangen', als ber Beiland geboren mard: "Ehre fei Gott in ber Sohe und Friede ben Menfchen u. f. m.", fo wie wir es benn nochmals wiederholen, daß auch in bem Berfolge, wie überhaupt in ber Deffe, namentlich bei bem, mas bie Gemeinde angeht, teine Gilbe fich findet, bie nicht ben heiligen Schriften entnommen ift. Naturlich marb es ur fprunglich von bem Bolte gefungen; allein nach bem Erfterben ber Kirchensprache mußten die Briefter ober ber Chor bie Bemeinde vertreten. Huch erinnere man fich, bag in alter Beit ber Bifchof fortwahrend an feiner Stelle hinter bem Altare fag, weshalb noch jest bas Niedersigen ber Priefter Die alte Sitte fortfett. Sie horen ben Lobgefang bes Bolles, ber eigentlich nur eine Kortfetung bes Rprie ift. Es heißt barin : . wir (bas Bolf) loben bich , benebeien bich , beten bich an u. f. w. Lamm Gottes, bas bu wegnimmft bie Gunben ber Welt, erbarme bich über und und nimm unfer bemuthiges Fleben gnabig auf!" Bei ben Stellen, welche Unbetung ausbruden, verbeugen fich bie Priefter und neigen bas haupt nach altchriftlicher Sitte. Dasselbe gefchieht bei bem Namen Jefu; benn bie Rirche gebenkt ber Worte bes Paulus 2) "bag vor bem Ramen Jefu fich jebes Rnie beugen foll ber himmlischen, Irdischen und Unterirdischen, b. h. ber am Reinigungsorte Befindlichen."

Dieses Lieb tragt die Prage eines hohen Alterthums an sich, in welcher der erste, besonders von Johannes so schon ausgesprochene Christenglaube ausgedräckt ist, Christus sei vorzüglich gekommen, als Lamm Gottes die Sanden der Welt auf sich zu nehmen. Die Repordnung (Liturgie) des heiligen Jakobus kennt schon einen Theil des Hymnus, die apostolischen Constitutionen kennen ihn ganz und auch Athanassus 3), der 325 bei ber Kirchenversammlung zu Nikaia war.

<sup>1)</sup> Entas II. 14.

<sup>2)</sup> Philipp. II. 10.

<sup>3)</sup> Opp. p. 883. ed. Commelin. δόξα εν ύψεστοις θεφ κατ επτ γης ειρήνη, εν ανθρώποις εύδοκια, ύμνοθμέν σε, ε ύλογου-

Auf jeden Fall hatte der Humnus gegen das fünfte Jahrhundert seine jesige Gestalt. Der Bischof stimmte ihn, wie noch bei musikalischen Messen, und auf dem Lande blos an mit den Worten: Ehre sei Gott in der Hohe (Gloria in excelsis deo), und der Ehor (die Gemeinde) siel ein mit den Worten: und Friede u. s. w. Auch muste der alte Bischof bei seiner Stellung zum Altare sich nach Osten umdrehen, was dei der jesigen Stellung des Priesters am Altare nicht wehr nothig ist. Dagegen muß jest der Priester beim Dominus vobiscum sich umdrehen, was wiederum in alter Zeit nicht nothig war, wie wir gleich sehen werden.

#### S. 10. Dominus vobiscum und Rollette.

Rach geenbetem Gloria fußt ber Priester wiederum ben Altar, wie er jedesmal thut, wenn er fich jum Bolfe wendet. Der Rug namlich ift im Alterthum etwa wie jest ber Sandfuß auch ein Zeichen ber Unterwürfigfeit und Sulbigung, fo wie Jubas der Verrather burch einen Ruß feinem Meifter scheinbar hulbigte, und Samuel 1) ben Saul fußte, nachs bem er ihn gefalbt hatte. In gleicher hulbigender Befinnung fußt auch ber Priefter bie Martirerftelle, wenbet fich jum Bolfe, breitet bie Arme aus, gleichsam wie es gang gu umfaffen und bie Gemeinschaft vom Altare mitzutheilen, und begruft bie Gemeinde mit ben Worten : Dominus vobiscum, b. h. ber herr fei mit Euch, auf welchen Gruß bas Bolf erwiedert: und mit beinem Beifte. Diefe Borte ertlaren fich fast von felbft. Der Priefter grußt mit dem Gruße: mit dem der Engel 2) Maria begrußte. Roch eine andere Grußformel hat die Meffe an einer andern Stelle.

μέν σε (nach dieser Stelle scheint das lateinische bonedicimus to eine griechische Uebersehung zu sein, da εὐ und κακῶς λέγειν τινά mehr griechische als lateinische Redeweise ift), προσκυνουμέν σε καὶ τὰ ἐξῆς. Das καὶ τὰ ἐξῆς schließt natürlich den weitern Berfolg bis zu Ende in sich.

<sup>1)</sup> G. I. Camuel. 10. 1.

<sup>2)</sup> Lutas. I. 28.

Sieift: ber Friede bes Berrn fei mit Gud. und biefer Gruß ift es, mit bem ber Seiland felbft nach ber Anferstehung feine Junger 1) begrußte, und ben auch Paulus fast in allen feinen Briefen an bie Romer, Rorinther. Epheffer, Philipper, Coloffer, Theffalonifer und an Timos theus wiederholt. Auf diese schonen Grufe antwortet bas Bolf: auch ober und mit beinem Beifte ffei ber herr)! Mit feinem Geifte namlich fei ber herr; benn ber Priefter foll bas Bolt belehren, fur bas Bolt opfern, auf ihm beruht ber Beift ber Bemeinde, und billig munichte man ihm ben rechten Geift, ben Geift bes Berrn und ber Bahrheit, besonders da schon frühere Errlehren den Krieben ber Rirche ftorten. Wir erinnern hiebei an unfere frubere Bemerkung, bag ber alte Priefter hinter, nicht vor bem Altare fich befand. Er hatte bas Geficht ichon zu bem Bolte nach Weften hingewandt, und brauchte blos aufzufteben, und die Arme auszubreiten über bas Bolf. Spater bei veranderter Altarstellung hatte ber Priefter bem Bolte ben Ruden jugewandt, und barum muß er fich immer bei ben Worten: Dominus vobiscum, ju bem Bolfe umbreben, da bem Bolfe ber Gruß gilt, fo wie die Antwort bes Boltes ihm felber. Auf abnliche Beife faben wir oben beim Gloria ihn nach Often fich wenden, mas jest nicht nothig ift.

Rach der Begrüßung des Bolkes und der Antwort. der Gemeinde beginnt das Gebet. Bei allen Gebeten aber, die das Bolk betreffen, erhebt der Priester die Hande und halt sie dann ausgestreckt. Auch diese kleinen Gebrauche stammen aus altchristlicher Ueberlieferung. Das Ausstrecken der Hande war schon bei den Inden das Zeichen des Bittenden. Moses 2), während des Kampfes mit Amalet, betete für Israel mit ausgestreckten Armen, und ließ sie sich unterstüßen, da sie ihm schwer und mide waren. Auch heißt es im siebens undzwanzigsten Pfalm: ich schrie zu Dir, o Herr, den ganzen

<sup>1)</sup> Johann. XX. 19. 21. 26. Lutas XXIV. 36.

<sup>2)</sup> II. 17. 11.

batte oft ganng mabrend ber Berfolgungen von Rollern. Martirertod und allen begleitenden unfeligen Umftanden ber fie betreffenden Zeitnoth zu boren, und fein Wunder, wenn man folde Dinge einander mittheilte, ben Ichhaftesten Untheil baran nahm, an edeln Borbildern fich frente, und zur Beftehung abnilicher Gefahr fich ftartte und vorbereitete. Bemeinden hingen namlich, wie ichon die vielen Briefe des Paulus lebren, auch burch Briefwechfel gufammen, benachrichtigten, belehrten, trofteten, erbauten, ermunterten, ftartten einander. Epistel beißt nun aber Brief oder überhaupt jeder driftliche Auftrag. In alter Zeit feste fich bas Bolt bei ber Epiftel; benn die Borlesung mar lang, wie überhaupt ber Gottesbieuft, ber fo ziemlich bie Racht ausfüllte, ba es noch feinen Morgens . Rachmittags = und Abendgottesdienft. noch besondere Ratechismusstunden gab. Wie lange die Borlefung bauern follte, bing vom Binte bes Bifchofs ab, ju bem ber Borlefer (Lettor, Anagnoft) hingemandt ftand. Unfange icheint man aus bem alten , bann aus bem neuen Testamente vorgelesen zu haben, nur tein Evangelium burfte bier vorgetragen werden. Auch murben die Briefe ber Rirchenfursten, bie Martireraften, die man forgfaltig und mit großem Rostenaufwande sammelte, und überhaupt Alles vorgelesen, mas die Bemeinde erbauen, belehren. farten fonnte. Go finden wir auch in affatischen Bemeinden, baf bie Schriften bes beiligen Politarpus, Rlemens und Sangting vorgetragen murben. Borgfiglich gerne aber las man bie Bricfe ber Apostel, namentlich bes Apostelfürsten Vaulus und die Propheten. Weshalb die Propheten, zeigt deutlich die Kassung bes gangen neuen Testamentes. Diefes ift namlich nur ber Rachweis beffen, bag erfüllt worden ift, mas geweissagt worden von biefem ober jenem Propheten. Rur in biefem Beifte ber Rachweifung ber Erfüllung lehrte Paulus 1), lehrte 2) Petrus, lehrten bie ubrigen Apostel und ihre Rach-

<sup>1111 1</sup> Mpoftefgofch. II. 16.

<sup>2)</sup> Anoftelgefth, XXVI. 22. bgt. VIII. 32.

folger. Dieser Unterricht ist darum sehr passend fur die Katechumenen bestimmt; dem der alte Bund ist der Grund des christlichen Gebäudes, und die Lehrlinge lernen, wie im alten Bunde worgezeichnet und verheißen wurde, was der neue erfullte.

Die Epistel vorzulesen, war das Amt eines geringeren Geistlichen, der jest Subdiakonns heißt. Er erhielt das Buch von dem Bischofe, begann auf dessen Wink, ftand während des Lesens unter dessen Aussicht, endete auf denselben Wink, und händigte das Buch wieder auf dem Altare ein; denn die alte Christenheit wachte mit vorzüglicher Sorgfalt grade über ihre Bücher, um sie vor Verfälschung, sich also vor gefälschter Lehre zu bewahren, und ebenfalls um sie vor den Heiden zu schützen, die gegen ihe Christen selbst.

Dier ift es am Orte, ein furges Wort über bas alt. driftliche Buchermefen einzuflechten, ba man fo baufta barüber bie unrichtiaften Borftellungen hat, und fich nicht in bie Beit gurudbeuft, ate es noch feine Buchbruderpreffe gab, und Miles abgeschrieben werden mußte, also von ber Treue bes Abschreibergewerbes Alles abhing, unfreiwillige Berfeben und Auslaffungen nicht zu rechnen. Sett brudt man leicht Alles in einem Buche zusammen, eins ist wie bas andere, Buchstabe fur Buchstabe gleich, fogar in ben Druckfehlern, und Ralichung in einem gebruckten Buche unmbalich ober auf den erften Blick offentundia. Dies war aber Alles in frubern Zeiten antere. Gin Buch mußte, um bequem gebraucht werden zu tonnen, in viele gerfallen, Kalichungen maren bei bofem Willen und bei bofen 3meden leicht und haufig, und fonnten, wie auch Schreibfehler und Auslaffungen, nur an einer Borfchrift nachgewiesen werden, die fur acht und feblerios anerfannt war. Man mußte also zuerft Die forgfaltigite Bergleichung anstellen, ehe man eine Sandschrift gebrauchen und ihrer Treue gewiß fein fonnte. Solche

<sup>1)</sup> Euseb. h. e. 2. 3.

batte oft genng mabrend ber Berfolgungen von Apttern, Martirertod und allen begleitenden unseligen Umftanden ber fie betreffenden Zeitnoth zu boren, und fein Bunder, wenn man folche Dinge einander mittheilte, ben lebhaftesten Untheil baran nahm, an edeln Borbildern fich frente, und gur Beftehung abnlicher Befahr fich ftarfte und vorbereitete. Bemeinden hingen namlich, wie ichon die vielen Briefe bes Paulus lehren, auch burch Briefmechiel aufammen, benachrichtigten, belehrten, trofteten, erbauten, ermunterten, ftarften einander. Epistel beißt nun aber Brief ober überhaupt jeder driftliche Auftrag. In alter Zeit feste fich bas Bolt bei ber Epiftel; benn die Borlesung mar lang, wie überhaupt ber Gottesbienft, ber fo ziemlich bie Racht ausfüllte, ba es noch feinen Morgens ., Nachmittags = und Abendgottesbienft, noch besondere Ratechismusstunden gab. Wie lange bie Borlefung bauern follte, bing vom Winte bes Bifchofs ab. ju bem ber Borlefer (Lettor, Anaguoft) bingemandt ftanb. Unfanas icheint man aus bem alten , bann aus bem neuen Testamente vorgelesen zu haben, nur fein Evangelium burfte hier vorgetragen werben. Auch murben bie Briefe ber Rirchenfürsten, Die Martireraften, Die man forgfaltig und mit großem Rostenaufwande sammelte, und überhaupt Alles porgelesen, mas die Gemeinde erbauen, belehren. ftarfen tonnte. Go finden wir auch in affatischen Gemeinden. baft bie Schriften bes heiligen Polifarpus, Rlemens und Canatius porgetragen murben. Borgualich gerne aber las man die Briefe ber Apostel, namentlich des Apostelfürsten Paulus und die Propheten. Weshalb die Propheten, zeigt beutlich die Kassung bes ganzen neuen Testamentes. Dieses ift namlich nur ber Rachweis beffen, baß erfüllt worden ift, mas geweissagt worden von biesem ober jenem Propheten. Rur in biesem Geiste ber Rachweisung ber Erfüllung lehrte Baulus 1). lehrte 2) Petrus, Ichrten bie übrigen Apostel und ihre Rach-

<sup>1)</sup> Apostetgefch. II. 16;

<sup>: 2)</sup> Apoftelgefth. XXVI. 22. val. VIII. 32.

von hieronymus zum Kirchengebrauch geordnet. Bei dem Gefange standen Alle, und für den Pfalmen = und sonstigen Gefang waren eigentliche Sanger (Kantores) bestellt, die zu den untern Graden der Geistlichen gehörten. Jedoch zu den Zeiten bes Ambrossus ') schon nahm die ganze Gemeinde Manner, Frauen, Jungfrauen, Kinder abwechselnd Antheil an dem Gefange, den Augustinns in seinen Selbstbekenntnissen rührend beschreibt. Abwechselnd, sagen wir, denn der Wechselgesang erleichtert erstens den Sangern ihr Amt, da ununterbrochenes Singen schnell ermüdet; zweitens halt es die Thatigkeit der Gemeinde fortwährend wach und in Spannung.

5) Gradual = Gefangbucher, wovon gleich im nachsten

Abschnitte.

6) Ritualbucher gab es auch frühe, und natürlich seit bie Kirchenversammlungen immer mehr und mehr seit bem vierten Jahrhunderte alles Einzelne ordneten. Daß die Besschlisse dieser Kirchenversammlungen selbst nicht bei dem kirchlichen Schriften fehlen durften, liegt ohne Beweis in der Natur der Sache.

7) Die Geschichten der Martirer und Bekenner sehtten rbenfalls nicht in dem alten Bucherschatz, machten vielmehr einen Haupttheil der Erbauung aus, und man scheute keine Kosten, die Wahrheit bis in das Einzelne auszuforschen und sich die gerichtlichen Belege zu verschaffen. Passionale (Leidensbuch) heißt zuweilen dieses Unch, aus welchem häusig am Jahrestage des Märtirers vorgelesen ward, und dieser Todestag heißt in der Kirchensprache sehr schön Geburtstag (natalita), weil der Märtirer aus der Zeitlichkeit durch den Tod zum ewigen Leben geboren ward. Diesen Festen der Heiligen, die theilweise uralt 2) sind, in Berbindung mit den Festen des Herrn, geordnet nach Ostern, verdankt die Christenheit den Kalender. Jede Kirche hatte früher ihren eigenen

<sup>1)</sup> Hexaem. III. 5.

<sup>2)</sup> Augustinus in der Homilie über den h. Paulus und den h. Stephanus ruft die Heiligen so an : "Ihr, die ihr beide hier uns seht, die ihr beide jest unfre Reden hort, bittet beide für uns!"

Rafenber, wie fie ihren eigenen Martirer hatte. Bir be-Aben noch fehr alte Ralender, 3. B. einen aus bem vierten Sahrhundert, ben Megibins Bucher herausgegeben hat. nun die Alten die Leben ber meift perfonlich gefannten Martirer gewissenhaft pruften und bie Berhandlungen vor Berichte gerne fich abschreiben liegen, so tonnten fie mit Sicherheit Die Tage bestimmen, Die jest nach ben voreinft berühmten Blutzeugen genannt find. Sind biefe Ramen jest unberühmter, so liegt dies theilweise in der verwischenden Beitentfernung, theilweise barin, bag wir und um Christenthum und driftliche Dinge eben nicht mehr fo fummern, wie die erfte Chriftenheit that. Daß übrigens die Beiligengeschichten auch fur Die außere Beschichte ber ganber und ihrer Bilbung fehr mertwurdig find, wiffen Renner ber Bollandisten, die alle Leben ber Beiligen urfundlich ge fammelt haben, und gelehrte Manner wie Grimm febr wohl zu ichaten.

8) Kerner werben noch andere Bucher erwähnt, wie bas hymnenbuch, Antiphonenbuch, bas Satramentarium, viels leicht unserem jegigen Rituale entsprechend; benn bag bei ben langen und feine Menberung bulbenben Gebeten ber erften Rirche ein foldwes Buch fo nothig mar als jest, bulbet feinen Zweifel. Auch Rirchenbucher hatte man im neueren Begriffe: ich meine Berzeichniffe bes Kirchengutes, mas and bei geringerem Reichthume in den Zeiten der driftlichen Urmuth boch immer verwaltet werden mußte, und Berzeichniffe ber driftlichen Gemeindemitglieder sowohl ber Lebendigen als ber Abgeschiedenen. Diese Berzeichniffe beißen Diptychen, und es wird in ber Meffe noch bavon die Rede fein. wiffende Leute haben fich oft gewundert, daß die Beiftlichen Die Beburte = und Sterbeliften fonft führten, ja jede Oftern Die Lifte erneuen. Das Wahre an ber Cache ift, baß fie feit ber Entstehung bes Christenthums im Beidenthume biefes fortwahrend thaten, weil fie es unter ben bamaligen Umftanben thun mußten. Wenn namlich Jemand Chrift marb, fo fagte man, daß er .(Christo nomen dare) Chriftus feinen

Ramen gegeben, wozu? zum Ginfebreiben in bie Lifte ber Glaubigen. Rein Uneingeschriebener marb zum Geheimniffe bes Opferd zugelaffen, und bie Ramen ber lebenben und verftorbenen Mitglieber murben ursprunglich in ber Deffe vorgelesen, mas jest naturlich unmöglich mare. Sekt beanuat fich ber Pfarrer mit ber Unfzeichnung ber ofterlichen Communifanten; jur Beibenzeit aber mar bie Mitglieberlifte wichtiger. Doch genug von ben Buchern, Die je nach ber Lage in ober außer einer hauptstadt mehr ober minder gahlreich waren. Die nothigsten, zu feinem Grade nothigen Bucher mußte fpater jeber Driefter haben, ebe er bie Weiben erhielt, und bebenten wir, daß Eusebins (und auch wohl andere Rirchenschriftsteller) fein reichhaltiges Wert aus tirchlichen Buchersammlungen fammelte, so erregen biefe in ber That bas gunftigfte Borurtheil fur ihre Bebeutfamfeit und Mannigfaltigfeit.

### S. 12. Graduale, Traftus, Scquenz.

Zuerst erinnern wir an die frühere Bemerkung, daß die Seite, auf welcher der Borleser die Epistel liest, in der Kirchensprache die Epistelseite heißt, so wie die gegenüberliegende die Evangelienseite. Für den Unterricht der Katechumenen ist die Epistel vorzüglich bestimmt, und um sein Amt zu versehen, liest jest der Diakonus nicht am Altare; denn der Altar ist allein für das Opfer, sondern seitwarts und entfernt vom Altare. In alter Zeit aber begab sich der Borleser in die Rähe der Kateschumenen, und dieser Gang wurde nach dem Begriffe des Paulus eine Enteuris 1) sein. Angekommen an seinem, wie

<sup>1)</sup> Das Bortreten Des Bischofes zur Predigt, des Diakonus zur Borlesung des Evangelinund, ferner das Borgehen zum Altare, zum Friedenskusse, zur Austheilung des Abendmahls sind ebenfalls Epresizes. Natürlich könnte das Wort nur in einer Beschreibung der Wesgebränche vorkommen, die aber von den alten Christen nie beschrieben ward. Im weltlichen Sinne kommt es oft vor. Bzl. Theophanes Chron. p. 441. Cedren. II. p. 109. 265. 454. 502. 535. 617. Plutarch. Sull. 2. Lucull. 41. Sartor. 3. Thec. 29. Num. 14.

Das Evangelium ift ja bes heilandes Wort, er selbst in feiner geiftigen Sinterlaffenschaft, und bebwegen ftellt nach Rurillus das Evangelienbuch die Verson des Deilandes bar, und bei Rirchenversammlungen, wie zu Rifgig, schaarten fich bie versammelten Bater um bas in ber Mitte liegende Evans gelium, wie um ben Seiland felbit, unfer Aller Stus = und Angelpunkt. Rach bem Rauckopfer bezeichnete fich ber Diatonus mit bem Zeichen bes h. Rreuges auf ber Stirne. obne welches nach Tertullian 1) feine driftliche Ermunterung Statt findet. Dann begruft er bas Bolt mit Dominus pobiscum (ber Berr fei mit Euch). Diefes antwortet: und mit beinem Beifte, und nach ber Antunbigung des Evangeliums und Den nung eines ber vier Epangeliften mit: Areis fei bir, v Berr! (gloria tibi, domine!) Alebann erhoben fich in alter Zeit Briefter und Boll, wie noch jest, Die Manner mit entbloftem Saupte, die Frauen mit ver-- hulltem Saupte, wie Paulus vorschrieb, und horten fo stehend bas Evangelium an. War bie Borlefung bes Evangeliums beendet, Die ber Bifchof mit ausammengefalteten Sanden überwachte, so heißt es jest: "Lob dir, Christus"; die altere Rirche aber fagte, mas jett am Ende ber Deffe noch ite, missa est, gesprochen wird: " Gott fei Dant deo gratias!" Beshalb biefer Spruch gesagt murbe, mirb bald flar fein; benn ber Gottesbienst mar fur die Ratechus meren jest wirklich zu Ende. Jedoch bavon nachher. Der Diafonus tragt bas Evangelium jum Bifchofe jurud, reicht ben vorgelesenen Tert jum Russe ber Huldigung bar, und früher ward auch den übrigen Prieftern 2) das Evangelienbuch. jeboch geschloffen, jum Ruffe bargereicht. Daß es alebann.

<sup>1)</sup> Tertull. de cor. mil. quaecunque nos exhortatio exercet, frontem crucis signaculo terimus.

<sup>2)</sup> Ja fogar, wie es icheint, den Laien, was ipater begreiflicher Beife nicht mehr ging. Papft houvrus III (ftarb 1227) verordnete barum, bas Evangelium nur den Geistlichen und gefrönten gesalbten hauptern jum Auffe barzureichen.

banka verfiegelt wurde, um es vor Entweihung und Salfchung zu mahren, ift febon erwähnt worden. Bugleich merfe man, daß die früher berührte Räucherung, wie überhaupt Alles, Segen, Salbung u. f. w. von jeher in Rrenzesgestalt geschah. Kerner boren wir stehend bas Evan gelium an: beun es ift bes herrn Wort und Befehl, den jeder Diener stehend ans bort. Blut und Leben fogar follen wir bafur laffen , und, fo bestand bei ben Boten und Maltesern eine alte Gitte bei ber Borlefung bes Evangeliums ben Degen zu gieben, um eben bie Bereitwilligfeit anzuzeigen, im Kalle ber Roth fur bas Wort bes Seilandes ben Tobestampf zu bestehen. Endlich merte man noch, bag mit bem Evangelinm ber Priester die Stelle wechselt und bas Buch von einem Altar-Enbe zum andern Ende umgetragen wird. Das Epangelienpult frand namlich, wie beschrieben worden, auf ber andern Seite, bem Epiftelpulte gegenüber, und alfo begiebt man fich and mit bem Beginne bes Evangeliums auf die ibm angewiesene Seite. Solcher Ortswechsel liegt in dem Worte Entenris, bas bei Paulus vortommt, und zeugt fur bie althebraische Sitte, ba in bem alten Bunde ber Priester auch nicht Alles au berfelben Stelle that.

Ehe wir viesen Abschnitt vom Evangelium ') beschließen, wollen wir noch eine Frage thun: Wurde das Evangelium anch schon in der ersten Apostelzeit gelesen? Die Antwort lautet entschieden Ja, und das Ja beweisen die Kiechenkehrer Hieronymns und Eusebins. Beide sagten: Marcus, der Schüler des Petrus, von Petrus auch in seinem ersten Briefe ') erwähnt, habe nach den Erzählungen, die er von seinem Lehrer gehort, auf Bitten der christlichen Brüder zu Rom

<sup>1)</sup> Evangelium bedeutet frohliche gute Botichaft, wie fie der Engel brachte, der ben hirten die Geburt des Heilandes verkündete. Die Worte und Lehren des Heilandes find dieselbe frohliche Botichaft und se wurde der Name auch auf die Schriften übertragen, die das Beben des Heilandes beschreiben.

<sup>2)</sup> I. 5. 13.

ein farred Evangelium verfaßt. Wetrus horte bie Schrift an, billigte und genehmigte fie ale Mugen = und Ohrenzenge ber Bahrheit, und gestattete, bag biefes Marcus = Evangelium ber Gemeinde vorgelefen 1) werden follte. Da haben wir alfo gang flar bie erfte driftliche Sitte, Die ju naturlich ift, ba bie erften Christen, namentlich bie von bem Schauplate bes Beilandes entferntern, einen Drang fuhlen mußten, über bas Wirfen, Leben und Wort ihres Stifters von Angenzeugen unterrichtet zu werben, bie nitt bem Beren verfonlich verkehrt hatten und Getofterlebtes ergablten. Allein nicht blos im fernen Abendland, fonbern felbst in Jerufalem fühlte man basfelbe Bedurfnig. In ber heiligen Stadt namlich verfaßte ichon fruber Matthaus, und vielleicht urfprunglich hebraifch, fein Evangelium, und hinterließ es feiner Debraergemeinde, ats er nach Eusebius 2) abzog, um Andern bas Evangelium zu verfinden. Daß biefes Evangelinm ebenfalls porgelefen murbe, unterliegt feinem Zweifel; benn Borlefung aus ben beiligen Schriften bes alten Bunbes ift grabe alte In welchem Jahre Johannes, ber fehr alt Hebraerfitte. ward, für feine affatifchen Gemeinden bas Evangelium aeichrieben, ift unbefannt, und wird von Eusebius 3) und Andern nicht erwähnt, die und über die Reihenfolge ber Evangelien Rur soviel ist ausgemacht, baf er ber lette Evangelist ist, so wie er auch zuletzt steht. Um nun endlich von Lucas, bem Schuler bes Paulus, ju reben, fo mar Paulus der Meister auch nicht unmittelbar vom Heilande felbst unterrichtet. Jedoch fannte er fehr wohl fein Evandelium. und verspricht auch den Korinthern 1), einen Lehrer des

<sup>1)</sup> Euseb. II. 14. führt hiebei die alteren Schriftsteller Riemens und Papias als Zeugen an.

<sup>2)</sup> Εβραίοις πηρύξας, ώς ξμελλε παὶ έφ' έτεροις Ιέναι.

<sup>3)</sup> ueber die Reihenfolge der Ev. f. Euseb. III. 24.

<sup>4)</sup> II. Korinth. 8. 18. And Rom. XVI. 25 heißt es κατά τὸ εὐαγγελιόν μου, hier auf seine Lehre zu beziehen, und gewiß hatte er auch die schriftliche Beglaubigung seiner Lehre, d. h. geschriebene Evangelien bei sich.

Evangeliums zu fenden, der bei allen Bemeinden geruhmt fei und mahrscheinlich Lucas mar. Ueberhaupt scheint es feine gewagte Behanptung, daß Paulus den Lucas gur Berfertianna feines Evangeliums veranlagte; benn von wem hat ber Schuler als vom Lehrer? Auch thut Paulus in feinen vielen Briefen an die verschiedensten Gemeinden ber evangelischen Dinge so oft Erwähnung, und gwar in ber morts lichen, noch bei ben Evangelisten vorhandenen Abfaffung. baß man fieht, er sett fie als Thatsachen voraus, Die im Einzelnen befannt maren und weniger durch bas leichtvergeßliche Wort als burch Schrift befannt. Endlich bestand ja auch zu Korinth bie Sitte ber Borlefung bes Evangeliums, und diese wie überhaupt der ganze Gottesdienst ist nach Augustinus 1) von Paulus felbst bei feiner britten Unwefenheit in jener Stadt geordnet worden, gemaß dem Berfprechen, was er ben Korinthern fcon in feinem ersten Briefe gegeben hatte. So ware: also bas Alterthum ber Borlesung bes Evangeliums in ber apostolischen Beit hinlanglich erwiefen. Ja auf biefer Sitte allein beruht sowohl bie Beglaubigung ber achten Evangelien als die Ueberführung ber Kalfchung in spater geschmiedeten Evangelien, die ebenfalls ben erften Sahrhunderten 2) angehoren, und beren Unachtheit ohne die urfprungliche Beglaubigung und Anerfennung ber achten Evangelien nicht nachweisbar gewesen mare.

## S. 14. Predigt und Opferbegriff.

Nach der Vorlesung des Evangeliums hielt der Bischof in der altesten Christenheit eine anknupfende Erbauungsrede, jest Predigt genannt, wie noch jest vielfach, namentlich auf dem Lande Sitte ist. Lesen wir nun noch einmal den früher angeführten Martirer Justinus aus dem zweiten Jahrhundert, so sieht man jest augenscheinlich, daß er die Messe beschreibt, wenn er sagt: "Wir preisen den Schöpfer des Alls durch

<sup>1)</sup> Epist. 118. ad Ian.

<sup>2)</sup> Ueber die falfchen Evangelien f. Euseb III. 25, und Irenaus und andere Rirchenlehrer reben auch häufig davon.

feinen Sohn Jefus Chriftus und durch ben heiligen Beift (Gloria). Die Dentschriften der Apostel oder die Schriften ber Propheten werben gelefen (Epiftel und Evangelien). Bort ber Borlefer auf, fo halt ber Borfteher eine Rebe gur Warnung oder Aufmunterung ", und fomit hatten wir die Prebigt. Bei ben beibnischen Griechen und Romern ift von gottess bienftlichem Unterrichte nicht die Rebe, bei ben Sebraern mar es aber gehalten, wie folgt. Alles Opfer gehorte in ben Tempel, jedoch gab es nur einen einzigen Tempel zu Berufalem, hingegen überall mußte unterrichtet werben. Der Unterricht fant in ben Synagogen Statt, und man las aus ben heiligen Budgern zuerft vor, und fnupfte baran eine paffende Rebe, fo wie man auch noch jett einen Text nimmt, und bariber fpricht. Go hielt es ber Beiland 1) in Ragareth, las zuerft aus Jefaias, und fnupfte an biefen Tert feine Betrachtungen. Eben fo thaten nach ber Apostelgeschichte 2) Paulus und Barnabas und nach ihnen bie driftlichen Batet ber Rirche. Ihre homilien, Betrachtungen, Erflarungen au Pfalmen, Spruchen und fonstigen Bibelftellen find noch in großer Angahl übrig und waren Megoredigten, in benen es nicht auf Rebefunft und blumigen Ausbruck, wohl aber auf Eindringlichkeit, Bergruhrung und Kaflichkeit fur bie Gemeinde ankam. Ambroffus, Augustinus, Athanaffus, Bafilins, Gregor von Nazianz, Gregor ber Papft und fonftige Bater ber alten Rirche bezeugen bies in ihren noch vorhandenen Das Bolf follte belehrt werben, so wie ber Beiland felbst brei Jahre hindurch lehrte; aber auf Pruntreben, wie fie gerade im griechischen und romischen Seidenthum oft Amed waren, mar es nie abgesehen. Der Bischof hielt biese Rebe (benn fein ift bas Umt ber Belehrung) von feinem Site, ober auch, wohl in größeren Raumen, von einer eigenen Rangel; jedoch bezeichnete er fich zwor nach dem oft angeführten Zeugniffe Tertullians mit bem Zeichen bes beiligen

<sup>1)</sup> Bucas IV. 17. ff.

<sup>2)</sup> XIII. 15.

Rreuzes. Diese Sitte murbe so unverbruchlich gehalten, baf noch im fechoten Sahrhundert ber griechischromische Raifer Justinian 1) feine Thronrede nicht anders begann, als nachbem er fich mit bem Kreuzeszeichen bezeichnet hatte. Rach ber Predigt rief ber Diaton: "wenn 2) Giner ein Ratechumene; wenn Einer ein Unglaubiger (Seibe 3), (benen alfo auch ber Butritt gum Unterrichte gestattet mar), fo trete er jest ab!" Und fo hatte ber Unterricht ober bie Ratechumenenmesse, bie nicht am Altare, fondern in ber Mitte bes Chores, nicht von bem Bischofe, sondern von den Diakonen der Epistel und des Evangeliums haupsächlich abgehalten worden, ihr Ende, weil bas Dyfer ber Gemeinschaft begann. Nach ben Ratedumenen entließ man auch die Buger, wie wir fruber zeigten, bie von ber Gemeinschaft bes Opfers und Mahles ausgeschloffen, wieder in den Stand der Lehrlinge ober Buborer gurudaetreten maren. Bugleich murbe nach ber Predigt gebannt, b. h. bie lindere oder schwerere Buffe bis gur Ausschliegung angefundigt, ebenfalls ber Ablag ertheilt, b. h. die Bergebung burch Auflegung ber Sande und bie Wiederaufnahme in die Gemeinschaft. Ueberhaupt murben an diefer paffenden Stelle grade vor bem Beginne bes Opfere alle Ungelegenheiten ber Rirche befannt gemacht,

Corripp. ed. Imm. Bekker de laud. Iustin. min. II. 175. Ipse coronatus solium conscendit avitum Atque crucis faciens signum venerabile sedit, Erectaque manu cuncto praesente senatu Ore pio sic orsus ait.

Siquis Catechumenus, siquis insidelis, discedat! Der Spruch fonnte micht auffallen, da die Heiden ähnliche Answeisungsformeln hatten, wie: procul este profani, έχας έστε βέβηλοι, έχας δστις άλιτρός Callim.

<sup>3)</sup> Die Julassung der Heiden bestätigt die vierte Bersammtung zu Karthago im 3. 255: episcopus nullum prohibeat ingredi ecclesiam et audire verdum Dei, sive gentilem, sive haereticum, sive ludacum usque ad missam (für dimissionem) Catechumenorum

7

wie Feste, Berordnungen, Ereignisse und was für die Gemeinde im Ganzen besonders in den Tagen des heidenthums
und der Berfolgung wichtig sein mochte. Roch jest besteht
diese uralte Sitte vielwärts in Deutschland, und die Predigt
schließt mit Gebeten für allgemeine Anliegen, gefährliche Krante,
Berstorbene, Berkündigung der Schausgebote, Ablässe, turz
alles dessen, was in den Bereich der Kirche gehört. Daß
dieselbe Sitte auch in der alten Kirche geubt ward, beweisen
Tertullianus und Chprianus im siedenunddreißigsten Briefe,
konnte auch nirgends süglicher gehandhabt werden, als eben
hier, wo ein Theil der Gemeinde entlassen ward.

Jett wird bekanntlich die Predigt oft auf den Rachmittag verlegt, ba mir Morgens und Mittags und Abends Gottesdienst haben, die Monche fogar bes Rachts. erfte Christenheit hatte aber nur einen einzigen Gottesbienft, und es fraat fich : gehort bie Predigt eigentlich und wesentlich zur Deffe ober nicht? Wir fagen, eben fo menig, als die Ratechumenenmeffe felbst zur Meffe und ber Ratedumene jum Chriftenthume gehort, und fie gehort eben fo wenig jum Befen ber Meffe, als mitternachtiger Gottesbienft, Bohlen, Graber und fonftige urfprunglichen, burch bie Beitnoth gebotenen und mit ihr aufgehobenen Ginrichtungen gum Wefen bes Christenthums gehoren. Um biefe Behauptung ju beweisen, muffen wir auf ben Sas gurudtommen, von bem wir ausgingen. Beide, Jude und ber erste Christ bachte fich unter Gottesdienst eine Sandlung, Theilnahme, furz ein Opfer, und es fommt nicht barauf an, mas spatere Zeiten vom ersten Christenthum beffer als bas erfte Christenthum selbst verstehen wollten, sondern es tommt auf bas Opfer allein an, bas, fur uns ein schwerer Begriff, bem alten und neuen Bunde die Wesenheit mar. In Bezug auf bieses Opfer nahm die erste Christenheit alle Weiffagungen buchstäblich und ben alten Bund seit ber Weltschöpfung als Vorbildung des neuen Bundes. Bon ber Gunde im Varabiese follten wir gefühnt werden durch den Opfertod des Beilandes, und vorgebildet mard biefes große Gunnopfer in ben Opfern 200els, Italis, Welchifebild u. f. w., und bat Chniftenthum beftebt nach ben Worten bes herru im Prapheten Malachias eben barin: "baß von ber Juden Sanden ber herr fein Opfer mehr annunnt; benn von Aufgang ber Sonne bis mo fie untergebt, ift fein Name groß unter ben Bolfern, und allermarts wird feinem Mamen ein reines Dufer geopfert und bargebracht." Eben barum aber, weil bas Opfer ein reines: ift, auch nicht mehr burch Schlachten von Stieren. Bocken u. f. w. febr ine Muge fallt, halt unfere Beit ben Begriff bes Opfers so ichmer fest, bes Opfers, ohne welches ber Alte feine fichtbare Religion wenigstens fich benten fonnte. Der Beiland felbst dachte inebesondere an's Suhn opfer, ale er fprach : " bas ift mein Leib, ber fur euch hingegeben wird," und ,, bas ift mein Blut, bas Blut bes neuen Bunbes, bas fur euch vergoffen wird", und er mollte biefe Opfersitte eingeführt und wiederholt wiffen, beun er fprach :,, bas thut gu meinem Ungebenten!" Daß bas Wort Bund felbft nur in bem Opfer feine Erflarung und Bedeutung findet, zeigt Mofes 1) flar, und ber nene Bund ift nur bas neue Opfer beffen, ber in bie Belt tam, fein Leben ju geben als Gulpe opfer 2) für Biele. Bon gleicher Anficht gehen auch bie Appftel und Evangeliften aus, und fonnten fich unter Gottes. bienft nur bas Opfer benfen, wie fie auch thaten, indem fie ftets auf Melchisebet, bas reine Opfer bes Malachias u. f. m., auspielen. Deutlicher aber belehrt uns die That, baß die Apostel gleich alle judischen blutigen Opfer einstellten, dafür jufammenkamen, um nach des Meifters Borbild ju opfern und Brod zu brechen, überhaupt in Jerusalem bas zu halten, mas mir Abendlander Meffe nennen. In Jerufalem, fagen wir; denn dort muffen vereint die Apostel das Ginzelne ber Opfermeife festgestellt haben, ba biefe überall gleichmaßig ift, und die Apostel bald in Griechenland, Stalien, Megupten, Wethiopien, Urmenien und sonst getrennt, spaterhin nach ihrer Berftreuung zu einem gemeinsamen Beschlusse nicht mehr

<sup>1)</sup> II. 24. 8.

<sup>2)</sup> Matth. XX. 28.

ensammenkannen. Baulus fast ebenfalls im ficbenten Abichwitte bes Bebraerbriefes ben Beiland nur aus bem Begriffe bes Dofere auf, und vergleicht ihn nach ben Worten bes himbertzehnten Pfalms mit Melchisebet, zeigt ebenfalls im 1) Rorintherbriefe, baff im gefegneten Relche und gebrochenen Brobe bas christliche Opfer besteht. Allein worn noch viele Beweise in einer Blaren Gache? Ift ber Rame Gottesbienft ohne Opfer ben Alten ein leeres Wort, fo febe man fich überall im Christenthume um, mo es ein Opfer giebt und aab, als in der Meffe, ein Opfer namlich nicht nach neus mobifchen Unfichten, fondern nach ben Begriffen ber alten Welt, alfo auch ber erften Christen, die aus Juben und Beiben bervorgingen. Rach altem Begriffe ift ein Opfer eine Gabe von ivgend einem Schenfer, Frommen, Gunber, Unreinen um mas immer fur einen 3wed ber Pflicht, bes Danfes, ber Bitte, Reinigung und Berfohnung ben heidillichen Gottern ober bem alleinigen Gotte bargebracht. Diefe Darbringung tann aber nicht überall geschehen, sondern blos auf bem Altare, nicht von Jedermanu, fondern bei ben Suben nur burch bas berechtigte Priestergeschlecht und bei ben Beiden ebenfalls nur durch Jamiden, Eumolpiden, Tellis ben und wie fonft die Priestergeschlechter beißen mochten. Drittens aber ift es zum Opfer nothwendig, daß es in bes fimmte Theile getheilt, in aleichem Mable, wie ber altgrichifche Dichter fagt, von ber Opfergemeinde verzehrt werbe. Wenden wir biefe Bedingungen auf bas h. Defopfer an als bas Gebachtnifopfer bes Beilanbes, ber felbft als Suhnopfer fur Die Gunden ber Welt fich opferte auf bem Altare des Rreuzes, fo verdient es ben Ramen Opfer burdy Denn erstens werben bie Gaben ber Gemeinde bem herrn bargebracht, auf dem Altare, burch den befugten Priefter und von der Gemeinde im h. Abendmahle verzehrt. ftablich, wie wir feben werben, gefchah alles Diefes im erften Christenthume bei jedem sonntagigen Opfer.

<sup>1)</sup> I. 10. 16. ff.

Rach nochmaliger Reststellung bes Opferbegriffes geben wir min zur Frage gurid: ift die Predigt ein wesentlicher Theil des Gottesdienftes ? Nach urfprunglichen Begriffen gewiß nicht. Der erfte einleitende Theil der Meffe, den wir bebandelt haben, ift offenbar belehrender Ratur, und fur die Ratechumenen berechnet, Die von bem Opfer, bem eigentlichen Bottesbienfte,'ausaefchloffen maren und beim Beginn bes Opfere entlaffen murben. Die ganze Mefeinleitung gebort barum auch burchaus nicht zum Opfer und eben fo Am Altare und im Tempel opferte menia an den Altar. ber Jube, ohne zu belehren, in ber Spnagoge lehrte man, ohne zu opfern, naturlich; benn bas Opfer ailt bem Berrn, ber Unterricht ben Menschen. Mag nun ber Bischof die Predigt halten und gleich bem Beilande, ber auch beim letten Abendmable lebrte, unterrichten, fo ist boch bas Opfer bas eigentliche Umt bes Hohepriefters; wie Paulus ') fagt, und feineswegs ber Unterricht, ber auch in ber alten Rirche ben untergeordneten Diakonen überlaffen blieb. Wem galt aber Diefer Unterricht ber Predigt ? Konnen wir auch einrammen: ber allgemeinen Erbauung bes Bolfes, bas ftets ber Startung, Eroftung, Belehrung und Ermunterung befonders in jenen Tagen bedurftig mar, fo galt boch ber Unterricht vorzüglich ben Ratechumenen, Lehrlingen, bie noch nicht eingeweiht an ber Schwelle bes Chriftenthums ftanben und ju bem heiligen Mahle aus feinem andern Grunde jugelaffen wurden, als weil fie noch nicht hinlanglich belehrt waren, ber Lehre noch bedurften und, noch im Beiben = oder Jubenthume ftehend, ber Gemeinde noch feine fichere Burgichaft gewährten. Wer Chrift, Glaubiger b. h. getauft und Mitalieb ber Gemeinschaft mar, ber burfte nicht fo fehr ber Lehre und bes Unterrichtes mehr bedurfen, benn erft nach voll= endetem Unterrichte geschah bie Taufe und Aufnahme. Die Prediat ist darum kein wesentliches Stud für ben, der in

<sup>1)</sup> Sebr. VIII. 3. πας γαιο αιρχιερευς είς το προσφέρειν δώρα τε και θυ σίας καθίσταται.

ber Bemeinschaft ift, Chrift a.e morden ift., mohl aber eine wefentliche Borbereitung fur ben, ber noch nicht in der Gemeinschaft ift, aber Chrift merben mill. bem Opfer aber hat die Predigt burchaus nichts an schaffen. konnte baber fpater bei veranderten Reiten füglich verlent Sie gehort nicht fo fehr bem Chriften, fondern vielmehr bem Bordriften, nicht zum Gottesbienfte, noch gum Opfer, noch zum Altare, fondern fie fann überall in der Rirche, fogar auf freiem Relbe gehalten werden, und Tapfer 1) bat Recht. wenn er auch ohne Predigt Die Meffe fur ein vollkommenes Ovfer halt. Nicht um bes Unterrichtes, fondern um bes Opfers, bes Abendmahles, ober wie bie Geheimsprache ber Apostelgeschichte fagt, um bes Brodbrechens willen, famen bie erften Christen zusammen. Sobald ber Unterricht beendet war und bas Opfer beginnen follte, fagte bas Bolf: Gott fei Danf; Die Ratechumenen wurden entlaffen und zu Ende mar die spater sogenannte Ratechumenenmeffe, Die weniger ein Gottesbienft, als eine Belehrung ift. Erst nach Entfernung ber Rate dumenen bas eigentliche Opfer; erst jest werben bie beiligen Berathe entblogt, die bis babin forgfaltig vor bem Aublide ber Ratechumenen verhullt wurden; erft jest bereitet man fich gur hauptsache, ber Wesenheit driftlichen Gottesbienftes, gum Weshalb wurden die Ratechumenen entlaffen? Weil man unter Beiden wohnte und vor Berrath fich fchuben mußte. Nichts ift billiger, verstandiger und naturlicher, als baß Die Schusmittel gegen die Beiden mit bem Verschwinden bes Beidenthumes überfluffig murden. Man schickt alfo jest feine Ratechumenen mehr weg, ba bas Beheimniß bes Christenthums offentlich geworden ift, und eine Abschließung gegen die Beiden keine Noth thut, im Gegentheil lacherlich fein murbe. Jedoch fieht man auch hier, wie gewissenhaft die Rirche die ursprungliche Bestalt bes Gottesbienstes bewahrte, ba sie auch an ber Ratechumenenmeffe nichts abanderte, ohaleich das alte abaeschlossene Ratechumenat aus ber Kirche verschwunden mar.

<sup>1)</sup> Tapfer, Expositio incruenti missae sacrificii. Landishuti. 1835.

#### S. 15. Crebo ober Glaubensbefenntnig.

Daß nach bem Evangelium ober ber Predigt voralters Die Gemeinde bas verfündete Mort burch ein Glaubensbefenntniß bestätigte, ware mahrscheinlich, ist aber nicht nachzuweisen. Das Crebo, Symbolum ober eigentlich Symbola, b. i. Glaubenestuck, Dahr . und Erkennungezeichen eines Chriften, tragt namlich fo offenbar bie Spuren bes vierten, Sahrhunderts an fich, daß an feinem Urfprunge im genannten Jahrhundert nicht gezweifelt merben fann. Allerdings ift es fehr paffend nach dem Evangelium eingeschaltet als lettes Stud ber Katechumenenmesse; allein ursprünglich hatte ber Ratechumene noch nichts mit bem Glaubensbefenntniß zu schaffen, sondern legte dieses erft bei ber Taufe ab, und ber einfach gegliederte Tauffpruch auf ben Bater, ben Gobu und ben h. Geist mag auch wohl das ursprungliche Sombolum gemesen sein, mar auch vielleicht in ber Ratechumenenmesse Sitte, ba die Dreieinigkeit ja schon im Gloria und ben einleitenden Bebeten portam. Unfer jekiges Glaubends bekenntniß ist dagegen verwickelter, und erinnert durch seine Kassung und vermahrenden Ausbrucke an Reibungen, die jest verschollen find, fruber aber bie Welt heftig in Bewegung Unter Konstantin nämlich hatte bie Kirche zwar bas Glud, frei zu werben von dem Drucke des Beidenthums, aber auch bas Unglud, einen ehrgeizigen und gantischen Wortklauber zu besiten. Diefer Storefried hieß Areios, und verschaffte fich viel Unhang von Megnoten bis Affen, Ronstantinopel, ja bis zu ben beutschen Gothen. 2mar bes fampfte ihn mit Gluck fein Landsmann ber heilige Athanafius Bifchof zu Alexandria in einer Menge Reden; allein bas areianische Gift war boch so weit verbreitet, baß die Kirche fich veranlaßt fand, nach der Kirchenversammlung ju Nifaia im Jahre 325 fich und ihre Mitglieder ju vermahren, ben 3anter (ber um diefelbe Zeit lebte) und feinen Unhang aus ber Gemeinschaft auszuschließen, und baher bas rechtglaubige Glaubensbefenntnig, wie es von ber genannten Rirchenversammlung gebilligt worden, und wie

ein farred Evangelium verfaft. Vetrus horte bie Schrift an, billigte und genehmigte fie als Mugen = und Ohrenzeuge ber Bahrheit, und gestattete, bag biefes Marcus - Evangelium ber (Bemeinde vorgelefen 1) werden follte. Da haben wir alfo gang flar bie erfte driftliche Sitte, Die zu natürlich ift, ba bie erften Christen, namentlich bie von bem Schauplate bes Beilandes entferntern, einen Drang fühlen muften, über bas Wirfen, Leben und Wort ihres Stifters von Angenzeugen unterrichtet zu werden, die mit dem herrn perfontich verkehrt hatten und Setbsterlebtes ergablten. Allein nicht blos im fernen Abendland, fondern felbst in Jerusalem fühlte man basfelbe Bedurfnif. In der heiligen Stadt namlich verfaste ichon früher Matthaus, und vielleicht ursprunglich bebraifch, fein Evangelium, und hinterließ es feiner Bebraergemeinde, ate er nach Eusebius 2) abzog, um Andern bas Evangelium zu verfünden. Daß biefes Evangelinm ebenfalls porgelefen murbe, unterliegt feinem Zweifel; benn Borlefung aus ben beiligen Schriften bes alten Bunbes ift grabe alte In welchem Jahre Johannes, ber fehr alt Sebråerfitte. warb, für feine affatifchen Gemeinden bas Evangelium geschrieben, ift unbefannt, und wird von Eusebius 3) und Andern nicht ermahnt, die und über bie Reihenfolge ber Evangelien Rur soviel ift ausgemacht, bag er ber lette Evanegelist ist, so wie er auch auletzt steht. Um nun endlich von Lucas, dem Schuler bes Paulus, ju reden, fo mar Paulus ber Meister auch nicht mmittelbar vom Seilande felbit Jeboch fannte er fehr wohl fein Evangelium, unterrichtet. und verspricht auch ben Korinthern 4), einen Lehrer bes

<sup>1)</sup> Euseb. II. 14. führt hiebei die alteren Schriftsteller Rlemens und Papias als Zeugen an.

<sup>2)</sup> Έβραίοις πηρύξας, ώς έμελλε παὶ έφ' έτέροις λέναι.

<sup>3)</sup> ueber die Reihenfolge der Ev. f. Euseb. III. 24.

<sup>4)</sup> II. Korinth. 8. 18. Auch Rem. XVI. 25 heißt es κατά το εδαγγελιον μου, hier auf feine Lehre zu beziehen, und gewiß hatte er auch die schriftliche Beglaubigung seiner Lehre, d. h. geschriebene Evangelien bei sich.

Evangeliums zu fenden, ber bei allen Gemeinden geruhmt fei und mahrscheinlich Lucas mar. Ueberhaupt scheint es feine gewagte Behanptung, daß Paulus ben Lucas gur Berfertigung feines Evangeliums veranlagte; benn von wem hat ber Schuler als vom Lehrer? Auch thut Paulus in feinen vielen Briefen an die verschiedensten Gemeinden ber evangelischen Dinge so oft Ermahnung, und zwar in ber worts lichen, noch bei den Evangelisten vorhandenen Abfaffung, baß man fieht, er fest fie als Thatsachen voraus, die im Einzelnen befannt maren und weniger durch das leichtvergeßliche Wort als burch Schrift befannt. Endlich bestand ja auch zu Korinth die Sitte ber Borlesung bes Evangeliums, und biefe wie überhaupt ber gange Gottesbienst ift nach Augustinus 1) von Paulus felbst bei feiner britten Unwefenheit in jener Stadt geordnet worden, gemaß bem Berfprechen, mas er ben Rorinthern ichon in feinem ersten Briefe gegeben hatte. Go mare alfo bas Alterthum ber Borlefung bes Evangeliums in ber apostolischen Zeit hinlanglich erwiesen. Ja auf diefer Sitte allein beruht sowohl die Beglaubigung ber achten Evangelien als die Ueberführung der Kalschung in spåter geschmiedeten Evangelien, die ebenfalls ben ersten Sahrhunderten 2) angehören, und beren Unachtheit ohne die urfprungliche Beglaubigung und Unerfennung ber achten Evangelien nicht nachweisbar gemesen mare.

## S. 14. Predigt und Opferbegriff.

Nach der Vorlesung des Evangeliums hielt der Bischof in der altesten Christenheit eine anknupfende Erbauungsrede, jest Predigt genannt, wie noch jest vielsach, namentlich auf dem Lande Sitte ist. Lesen wir nun noch einmal den früher angeführten Märtirer Justinus aus dem zweiten Jahrhundert, so sieht man jest augenscheinlich, daß er die Messe beschreibt, wenn er sagt: "Wir preisen den Schöpfer des Alls

<sup>1)</sup> Epist. 118. ad Ian.

<sup>2)</sup> Ueber die falfchen Evangelien f. Euseb III. 25, und 3rei andere Rirchenlehrer reben auch häufig bavon.

ein farges Evangelium verfaßt. Detrus borte bie Schrift an; billigte und genehmigte fie als Mugen = und Ohrenzeuge ber Buhrheit, und gestattete, daß biefes Marcus = Evangelium ber (Bemeinde vorgelefen 1) werden follte. Da haben wir alfo gang flar bie erfte driftliche Sitte, die zu naturlich ift, ba bie erften Christen, namentlich bie von bem Schauplate bes Seilandes entferntern, einen Drang fuhlen mußten, über bas Mirfen, Leben und Wort ihred Stifters von Angenzeugen unterrichtet zu werden, bie nitt bem herrn verfonlich vertebit hatten und Getbfterlebtes ergablten. Allein nicht blos im fernen Abendland, sondern felbst in Jerusalem fühlte man In ber heiligen Stadt namlich verbasfelbe Beburfniß. faste ichon früher Matthaus, und vielleicht urfprunglich bebraifch, sein Evangelium, und hinterließ es feiner Debraergemeinde, ale er nach Eusebius 2) abrog, um Indern bas Evangelium zu verfunden. Daß biefes Evangelinm ebenfalls vorgelefen murbe, unterliegt feinem Zweifel; benn Borlefung and ben beiligen Schriften bes alten Bunbes ist grabe alte In welchem Jahre Johannes, ber febr alt Sebraerfitte. ward, für feine affatischen Gemeinden bas Evangelium aeichrieben, ist unbefannt, und wird von Eusebius 3) und Andern nicht ermahnt, die und über die Reihenfolge ber Evangelien Rur soviel ist ausgemacht, daß er der lette Evangelift ift, so wie er auch julett fteht. Um nun endlich von Lucas, dem Schuler des Paulus, zu reden, so war Paulus der Meister auch nicht unmittelbar vom Heilande felbst unterrichtet. Jeboch fannte er fehr wohl fein Evandelium. und verspricht auch ben Korinthern 1), einen Lehrer bes

<sup>1)</sup> Euseb. II. 14. führt hiebei die alteren Schriftsteller Rlemens und Papias als Zeugen an.

<sup>2)</sup> Εβραίοις πηρύξας, ώς έμελλε παι έφ' έτεροις Ιέναι.

<sup>3)</sup> ueber die Reihenfolge der Ev. f. Euseb. III. 24.

<sup>4)</sup> II. Korinth. 8. 18. Auch Rom. XVI. 25 heißt es κατά το εδαγγελιόν μου, hier auf seine Lehre zu beziehen, und gewiß hatte er auch die schriftliche Beglaubigung seiner Lehre, d. h. geschriebene Evangelien bei sich.

Evangeliums zu fenden, der bei allen Gemeinden gerühmt fei und mahrscheinlich Lucas mar. Ueberhaupt icheint es feine gewagte Behanptung, daß Paulus ben Lucas gur Berfertigung feines Evangeliums veranlagte; benn von wem hat ber Schuler als vom Lehrer? Auch thut Paulus in feinen vielen Briefen an die verschiedensten Gemeinden ber evangelischen Dinge so oft Erwähnung, und zwar in ber worts lichen, noch bei den Evangelisten vorhandenen Abfassung, baf man fieht, er fest fie als Thatfachen voraus, bie im Einzelnen befannt waren und weniger burch bas leichtvergeßliche Wort als burch Schrift befannt. Endlich bestand ja auch zu Korinth die Sitte ber Borlesung bes Evangeliums, und biefe wie überhaupt ber gange Gottesbienst ist nach Augustinus 1) von Paulus felbst bei feiner britten Unwefenbeit in jener Stadt geordnet worben, gemaß bem Berfprechen, mas er ben Rorinthern ichon in feinem ersten Briefe gegeben hatte. So ware also bas Alterthum ber Borlesung bes Evangeliums in ber apostolischen Zeit hinlanglich erwiesen. Ja auf diefer Sitte allein beruht sowohl die Beglaubigung ber achten Evangelien als die Ueberführung ber Kalschung in fpater geschmiedeten Evangelien, die ebenfalls ben erften Sahrhunderten 2) angehören, und beren Unachtheit ohne die urfprungliche Beglaubigung und Unerfennung ber achten Evangelien nicht nachweisbar gemesen mare.

## S. 14. Predigt und Opferbegriff.

Nach der Vorlesung des Evangeliums hielt der Bischof in der altesten Christenheit eine anknupfende Erbauungsrede, jest Predigt genannt, wie noch jest vielsach, namentlich auf dem Lande Sitte ist. Lesen wir nun noch einmal den früher angeführten Martirer Justinus aus dem zweiten Jahrhundert, so sieht man jest augenscheinlich, daß er die Messe beschreibt, wenn er sagt: "Wir preisen den Schöpfer des Aus durch

<sup>1)</sup> Epist. 118. ad Ian.

<sup>2)</sup> ueber bie falfden Evangelien f. Euseb III. 25, und Frenaus und andere Rirchenlehrer reben auch häufig davon.

Rafenber, wie fie ihren eigenen Martirer hatte. Bir be-Aben noch fehr alte Ralender, 3. B. einen aus bem vierten Jahrhundert, den Megibins Bucher herausgegeben bat. nun die Alten die Leben ber meift perfonlich gefannten Martirer gewiffenhaft pruften und bie Berhandlungen por Berichte gerne fich abichreiben ließen, fo konnten fie mit Sicherheit die Tage bestimmen, Die jest nach ben voreinst berühmten Blutzeugen genannt finb. Sind biefe Ramen jest unberühmter, fo liegt bies theilmeife in ber vermischenben Beitentfernung, theilweise barin, bag wir und um Chriftenthum und christliche Dinge eben nicht mehr fo fummern. wie bie erfte Christenheit that. Dag übrigens die Beiligengeschichten auch fur bie außere Geschichte ber Lander und ihrer Bilbung fehr mertwurdig find, wiffen Renner ber Bollandisten, Die alle Leben ber Beiligen urfundlich gefammelt haben, und gelehrte Manner wie Grimm febr wohl zu schäten.

8) Kerner werben noch andere Bucher ermahnt, wie bas hymnenbuch, Antiphonenbuch, bas Saframentarium, viels leicht unserem setzigen Rituale entsprechend; benn baß bei ben langen und feine Menberung bulbenben Gebeten ber erften Rirche ein foldes Buch fo nothig mar als jest, bulbet feinen Zweifel. Auch Kirchenbucher hatte man im neueren Begriffe: ich meine Bergeichniffe bes Rirchengutes, mas and bei geringerem Reichthume in ben Zeiten ber driftlichen Urmuth boch immer verwaltet werben mußte, und Berzeichniffe ber driftlichen Gemeindemitglieder sowohl ber Lebendigen als ber Abgeschiedenen. Diese Berzeichniffe heißen Diptychen und es wird in ber Meffe noch bavon bie Rebe fein. wiffende Leute haben fich oft gewundert, bag die Beiftlichen bie Geburtes und Sterbeliften fonft führten, ja jede Oftern Die Lifte erneuen. Das Wahre an ber Cache ift, baf fie feit der Entstehung des Christenthums im Seidenthume biefes fortwahrend thaten, weil fie es unter ben bamaligen Umftanden thun mußten. Wenn namlich Jemand Chrift ward, fo fagte man, bag er (Christo nomen dare) Christus feinen

Ramen gegeben, mogu? zum Ginfebreiben in Die Lifte ber Glaubigen. Rein Uneingeschriebener ward jum Geheimniffe bes Opfers zugelaffen, und bie Ramen ber lebenben und verftorbenen Mitglieber murben ursprunglich in ber Meffe vorgelesen, mas jest naturlich ummöglich mare. Jest begnügt fich ber Pfarrer mit ber Unfzeichnung ber ofterlichen Communikanten; jur Beibenzeit aber war die Mitalieberlifte wichtiger. Doch genug von ben Buchern, Die je nach bet Lage in ober außer einer hauptstadt mehr ober minder gahlreich waren. Die nothigsten, zu feinem Grabe nothigen Bucher mußte fpater jeber Priefter haben, ehe er die Weiben erhielt, nut bebenten wir, bag Eusebins (und auch wohl andere Rirchenschriftsteller) fein reichhaltiges Wert aus fürchlichen Buchersammlungen sammelte, fo erregen biefe in ber That bas gunftigfte Borurtheil fur ihre Bebeutfamteit und Mannigfaltigfeit.

### S. 12. Grabuale, Traftus, Sequenz.

Zuerst erinnern wir an die frühere Bemerkung, daß die Seite, auf welcher der Borleser die Epistel liest, in der Kirchensprache die Epistelseite heißt, so wie die gegenüberliegende die Evangelienseite. Für den Unterricht der Katechumenen ist die Epistel vorzüglich bestimmt, und um sein Amt zu versehen, liest jest der Diakonus nicht am Altare; denn der Altar ist allein für das Opfer, sondern seitwarts und entfernt vom Altare. In alter Zeit aber begab sich der Borleser in die Nähe der Kateschumenen, und dieser Gang wurde nach dem Begriffe des Paulus eine Enteuris 1) sein. Angekommen an seinem, wie

<sup>1)</sup> Das Bortreten des Bischofes zur Predigt, des Diakonus zur Borlesung des Evangelinund, ferner das Borgehen zum Alkare, zum Friedenskuffe, zur Austheilung des Abendmahls sind ebenfalls Erreüfzeis. Natürlich könnte das Wort nur in einer Beschreibung der Wesgebräuche vorkommen, die aber von den alten Spristen nie beschrieben ward. Im weltlichen Sinne kommt es oft vor, Bgl. Theophanes Chron. p. 441. Cedren. II. p. 109. 265. 454. 502. 535, 617. Plutarch. Sull. 2. Lucull. 41. Sartor. 3. Thes. 29. Num. 14.

früher beschrieben morben, erhöhten, oft thurmartigen Pulte (Ambon), flieg er bie Stufen hinauf, und nach ber Borlefung mußte er alfo bie Grabus ober Stufen auch wieder Wahrend er nun herunterstieg, um bem heruntersteigen. Bifchof bas Epistelbuch wieder einzuhandigen, stimmte man einen Pfalm au, ber Graduale ober Stufengefang heißt. Bon ber gangen Kirche, Alt und Jung, wurde nach Chrysostomus bas Graduale mitgefungen, und ihn stimmte entweder ber Borlefer ober fonft geubte Ganger an. Ueberhaupt mablte man fur biefe Graqualen nur gute Borfanger, hatte bafur and eigene Gefangbicher mit Roten; benn und Amalar romben bie Gradualen hoher gefungen, als gewohnliche Pfahmen. : Wer fich die Cache beutlich machen will, bente, nur an die Gefangweise bed Mieluja gur Offergeit, benn bas Alleluja ift ebenfalls ein Grabnale, naturlich aber mir bas erfte Wort bes Liebes; bas vom Borfanger augestimmt, vom Volke gesungen warb. Ursprunglich war ber Gradualepfalm lang, murde aber bald wie überhaupt ber Gottesbienft, abgefürzt. Jest vertritt ber Chor in mufikalischen Meffen beim Graduale bas Bolf.

In Fasttagen wird Alleluja, b. h. lobet Gott, ansgestassen, und im Mittelalter wurden einige Psalmverse gesbehnt und feierlich gesungen. Daher der Rame Traktus, das heißt, gezogener, gedehnter Gesang. Zuweilen folgte an Festen noch ein auf den Tag bezügliches Lied, deren Biele noch später z. B. vom berühmten Notser gedichtet wurden. Solche Lieder heißen Sequenzen, waren im neunten Jahrhundert überall gedräuchlich, sind aber, wie Jeder einsseht, wenn auch ein schmuckender, doch kein wesentlicher Zusas der Wesse.

## S. 13. Evangelium.

Un das Graduale schließt sich unmittelbar die Vorlesung bes Evangeliums ober die Belehrung der Catechumenen aus ben unmittelbaren Quellen des neuen Bundes. In der ersten Christenzeit hieng es vom Bischofe ab, und er zeigte dem

Borlefer, was jedesmal jur Erbauung und Belehrung gelefen werben follte. Im vierten Jahrhundert aber orbnete ber h. hieronymus auf Befehl bes Papftes Damasus bie Evangetien für alle Sonntage bes gangen Jahres, und biefe Anordnung besteht noch fest. Jedoch bleibt ber Bifchof noch immer Bachter bes Evangelinms, ift fur feine unverfalfchte Reinheit verantwortlich, und muß baher bas Evangelium erft felbit burchlefen, ehe er es jum Borlefen vor bem Bolte übergiebt. Der Bischof hat barum jest auch als Bachter unf ber Ebungelienfeite feinen Gip. Derjenige, bem die Borlefung bes Evangeliums anvertrant wirb, war und ift ber Diakonus, ber baber auch oft Evangelift heiße. Diefe Bitte frammt aus ber Apoftelgeit, und Philippus beift in det Apostelgeschichte ') ber Evangelist, weil er einer ber fieben Diatone mar. Daß schon die Apostel bie Borlefting bes Coangelinns einführten, werden wir bald feben. Eben weil ber Diatonus gefetlicher Borlefer ift, fo geht er gut feinem gefetlichen Bachter, und erbittet fich ben Segen, um bas Evangelium wurdig ju verfunden. Der Segen wird ihm unter folgenden Worten ertheilt: "ber herr fei in beinem Herzen und auf beinen Lippen, auf bag bu murbig und fattsam fein Evangelium verfinden mogest, Amen!" Rach bem Segen gingen zwei geringere, noch nicht zur Diatonenweihe gelangte Rirdenbiener mit Leuchtern vor bem Diafonus, ber bas Evangelienbuch trug, und bente man an Die alten nachtigen, lichtbenothigten Berfammlungen ber euften Chriften, fo fieht man, wie bie Sitte noch bis auf hentigen Tag erhalten ift, und bas Licht ift nicht ohne Bebeutung, was felbft an Commortagen bem Borlefer und bem Bischofe hingehalten wird. Auf feiner Erhohung (Ambon) por bem Bolle, angefommen , rauchert ber Diakonns bas Evangeliuman, b. h. er bringt ihm ein Rauchopfer. ein Rauchopfer bebeutet, wird fich unten ergeben. fo viel, bag es eine Erweisung gottlicher Ehren ift.

<sup>1)</sup> XXI. 8.

Das Evangelium ist ja des Heilandes Wort, er selbst in feiner geiftigen hinterlaffenschaft, und bebwegen ftellt nach Aprillus das Evangelienbuch die Verson des Beilandes bar, und bei Kirchenversammlungen, wie zu Rifgia, schaarten fich Die versammelten Bater um bas in ber Mitte liegende Evans gelium, wie um ben Seiland felbft, unfer Aller Stub = und Angelpunkt. Rach dem Rauchopfer bezeichnete fich ber Diatonus mit bem Zeichen bes h. Rreuges auf ber Stirne, phne welches nach Tertullian 1) feine driftliche Ermunterung Statt findet. Dann begruft er bas Bolt mit Dominus pobiscum (ber herr fei mit Euch). Dieses antwortet: und mit beinem Beifte, und nach ber Anfundigung bes Evangeliums und Rennung eines ber vier Evangelisten mit: Areis fei bir, v herr! (gloria tibi, domino!) Alsbann erhoben fich in alter Zeit Priefter und Bolt, wie noch iest, Die Manner mit entblogtem haupte, die Frauen mit verbulltem Saupte, wie Paulus vorschrieb, und horten fo stebend bas Epangelium an. War bie Borlefung bes Evangeliums beendet, Die ber Bischof mit zusammengefalteten Sanden übermachte, fo heißt es jest: "Lob dir, Chriftus"; Die altere Rirche aber fagte, was jest am Ende der Deffe noch ite, missa est, gesprochen wird: " Gott fei Dant deo gratias!" Weshalb biefer Spruch gefagt murbe, wird bald flar fein; benn ber Gottesbienst mar fur die Ratechnmenen jest wirklich zu Ende. Jedoch bavon nachher. Diakonus tragt bas Evangelium jum Bischofe jurud, reicht ben vorgelesenen Text zum Ruffe ber huldigung bar, und früher ward auch den übrigen Priestern 2) das Evangelienbuch, jedoch geschloffen, jum Ruffe bargereicht. Daß es alebann,

Tertull. de cor. mil. quaecunque nos exhortatio exercet, frontem crucis signaculo terimus.

<sup>2) 3</sup>a fogar, wie es icheint, den Laien, was fpater begreiflicher Weife micht mehr ging. Papft honorius III (ftarb 1227) verordnete barum, das Evangelium nur den Geistlichen und gefrönten gesalbten hauptern jum Auffe barzureichen.

banka versiegelt wurde, um es vor Entweihung und Falfchung m wahren, ift fchon erwähnt worden. Bugleich merte man, daß die früher berührte Raucherung, wie überhaupt Alles, Segen, Salbung u. f. w. von jeher in Rrenzesgestalt geschah. Ferner horen wir stehend bas Evan gelium an : benn es ist bes herrn Wort und Befehl, den jeder Diener febend anhort. Blut und Leben fogar follen wir bafur laffen, und, fo bestand bei ben Bolen und Maltesern eine alte Gitte bei ber Borlesung bes Evangeliums ben Degen zu gieben, um eben bie Bereitwilligfeit anzuzeigen, im Falle ber Roth fur bas Wort bes Beilandes ben Todestampf zu bestehen. Endlich merte man noch, bag mit dem Evangelimm ber Priefter Die Stelle wechselt und bas Buch von einem Altar-Enbe gum andern Ende umgetragen wird. Das Evangelienwelt fand namlich, wie beschrieben worden, auf ber andern Seite, bem Epiftelpulte gegenüber, und alfo begiebt man fich and mit dem Beginne bes Evangelinms auf die ihm angewiesene Seite. Solcher Ortswechsel liegt in dem Worte Entenris, bas bei Paulus vortommt, und zeugt fur bie althebraische Sitte, ba in bem alten Bunde ber Priester auch nicht Alles au berselben Stelle that.

She wir viesen Abschnitt vom Evangelium ') beschließen, wollen wir noch eine Frage thun: Wurde das Evangelium anch schon in der ersten Apostelzeit gelesen? Die Antwort lautet entschieden Ja, und das Ja beweisen die Kirchenlehrer Hieronymus und Ensebins. Beide sagten: Marcus, der Schüler des Petrus, von Petrus auch in seinem ersten Briefe ') erwähnt, habe nach den Erzählungen, die er von seinem Lehrer gehört, auf Bitten der christlichen Brüder zu Rom

<sup>1)</sup> Evangetium bedeutet frohliche gute Botichaft, wie fie der Engel brachte, der ben hirten die Geburt des Heilandes verkündete. Die Worte und Lehren des Heilandes find dieselbe frohliche Botichaft und so wurde der Rame auch auf die Schriften übertragen, die das Leben des Seilandes beschreiben.

<sup>2)</sup> I. 5. 13.

ein furres Evangelium verfaft. Betrus borte bie Schrift an; billiate und genehmigte fie als Augen - und Ohrenzeuge ber Mahrheit, und gestattete, bag biefes Marcus = Evangelium ber (Bemeinde vorgelesen!) werden follte. Da haben wir alfo gang flar bie erfte driftliche Sitte, die zu naturlich ift, ba bie erften Christen, namentlich bie von bem Schauplate bes Beilandes entferntern, einen Drang fühlen munten, über bas Mirfen. Leben und Mort ihres Stifters von Ingenzeugen unterrichtet zu werben, bie mit bem herrn perfonlich vertehrt hatten und Selbsterlebtes ergahlten. Allein nicht blos im fernen Abendland, sonbern felbst in Jerusalem fühlte man basfelbe Bedürfniß. In der heiligen Stadt namlich verfaste ichon früher Matthaus, und vielleicht ursprunglich bebraifch, fein Evangelium, und hinterlieft, es feiner Bebraergemeinde, als er nach Eusebius 2) abzog, um Andern bas "Evangelium zu verfünden. Daß biefes Evangelimm ebenfalls vorgelefen murbe, unterliegt feinem Zweifel; benn Borlefung aus ben beiligen Schriften bes alten Bundes ift grabe alte In welchem Jahre Johannes, ber fehr alt ward, für feine affatischen Gemeinden bas Evangelium aeschrieben, ift unbefannt, und wird von Gufebius 3) und Andern nicht erwähnt, die und über die Reihenfolge ber Evangelien belehren. Rur soviel ift ausgemacht, daß er ber lette Evangelift ift, fo wie er auch gulett fteht. Um nun endlich von Lucas, dem Schuler bes Paulus, ju reden, fo mar Paulus der Meister auch nicht unmittelbar vom Seilande felbst Beboch fannte er fehr wohl fein Evangelium, und verspricht auch den Korinthern 1), einen Lehrer bes

<sup>1)</sup> Euseb. II. 14. führt hiebei die alteren Schriftsteller Riemens und Papias als Zeugen an.

<sup>2)</sup> Εβραίοις πηρύξας, ώς έμελλε και έφ' έτεροις ίεναι.

<sup>3)</sup> ueber die Reihenfolge der Ev. f. Euseb. III. 24.

<sup>4)</sup> II. Korinth. 8. 18. Auch Röm. XVI. 25 heißt es κατά το εδαγγελιόν μου, hier auf seine Lehre zu beziehen, und gewiß hatte er auch die schriftliche Beglaubigung seiner Lehre, d. h. geschriebene Evangelien bei sich.

Evangeliums zu fenden, ber bei allen Gemeinden aeruhmt fei und mahrscheinlich Lucas mar. Ueberhaupt scheint es feine gewagte Behanptung, daß Paulus ben Lucas gur Berfertigung feines Evangeliums veranlagte; benn von wem hat ber Schuler als vom Lehrer? Auch thut Paulus in feinen vielen Briefen an die verschiedensten Gemeinden der evangelischen Dinge so oft Erwähnung, und zwar in ber worts lichen, noch bei den Evangelisten vorhandenen Abfaffung, daß man fieht, er fett fie als Thatfachen voraus, die im Einzelnen befannt maren und meniger burch bas leichtvergeßliche Wort als burch Schrift befannt. Endlich bestand ja auch zu Korinth die Sitte ber Borlesung bes Evangeliums, und biefe wie überhaupt ber gange Gotteebienst ift nach Augustinus 1) von Paulus felbst bei feiner britten Unwefenheit in jener Stadt geordnet worden, gemaß bem Berfprechen, was er ben Rorinthern schon in feinem ersten Briefe gegeben hatte. So ware also bas Alterthum ber Borlefung bes Evangeliums in ber apostolischen Beit hinlanglich erwiesen. Ja auf biefer Sitte allein beruht sowohl bie Beglaubigung ber achten Evangelien als die Ueberführung ber Kalfchung in spater geschmiedeten Evangelien, die ebenfalls ben erften Jahrhunderten 2) angehoren, und beren Unachtheit ohne die ursprungliche Beglaubigung und Unerfennung ber achten Evangelien nicht nachweisbar gewesen mare.

## S. 14. Predigt und Opferbegriff.

Nach der Vorlesung des Evangeliums hielt der Bischof in der altesten Christenheit eine anknupfende Erbauungsrede, jest Predigt genannt, wie noch jest vielsach, namentlich auf dem Lande Sitte ist. Lesen wir nun noch einmal den früher angeführten Martirer Justinus aus dem zweiten Jahrhundert, so sieht man jest augenscheinlich, daß er die Messe beschreibt, wenn er sagt: "Wir preisen den Schöpfer des Alls durch

<sup>1)</sup> Epist. 118. ad Ian.

<sup>2)</sup> Ueber die falfden Evangelien f. Euseb III. 25, und Frenaus und andere Rirdenlehrer reden auch häufig davon.

feinen Sohn Sefus Chriftus und burch ben heiligen Beift (Gloria). Die Dentschriften ber Apostel ober bie Schriften ber Propheten werden gelefen (Epiftel und Evangelien). Bort ber Borlefer auf, fo halt ber Borfteher eine Rede gur Warnung ober Aufmunterung ", und fomit hatten wir die Pres bigt. Bei ben heibnischen Griechen und Romern ift von gotteds Dienftlichem Unterrichte nicht die Rebe, bei ben Sebraern mar es aber gehalten, mie folgt. Alles Opfer gehorte in ben Tempel, jeboch gab es nur einen einzigen Tempel gu Sterufalem, bingegen überall mußte unterrichtet werben. Der Unterricht fant in ben Synagogen Statt, und man las aus ben heiligen Buchern querft vor, und fnupfte baran eine paffenbe Rebe, so wie man auch noch jest einen Text nimmt, und baruber fpricht. Go hielt es ber Beiland 1) in Ragareth, las zuerst aus Jesaias, und fnupfte an biefen Tert feine Betrachtungen. Eben fo thaten nach ber Apostelgeschichte 2) Paulus und Barnabas und nach ihnen bie christlichen Batet ber Rirche. Ihre Somilien, Betrachtungen, Erflarungen gu Pfalmen, Spruchen und fonftigen Bibelftellen find noch in großer Angahl übrig und waren Megpredigten, in benen es nicht auf Redefunft und blumigen Ausbruck, wohl aber auf Eindringlichkeit, Bergruhrung und Raflichkeit fur bie Gemeinde antam. Ambrofius, Augustinus, Athanafius, Bafilius, Gregor von Naziang, Gregor ber Papft und fonftige Bater ber alten Rirche bezeugen bies in ihren noch vorhandenen Das Bolf sollte belehrt merben, so wie der Beiland felbst brei Jahre hindurch lehrte; aber auf Prunfreden, wie fie gerade im griechischen und romischen Seidenthum oft Zwed waren, mar es nie abgesehen. Der Bischof hielt diese Rede (benn fein ift bas Umt ber Belehrung) von feinem Gipe, ober auch, wohl in größeren Raumen, von einer eigenen Rangel; jedoch bezeichnete er fich zuvor nach dem oft angeführten Zeugnisse Tertullians mit bem Zeichen bes beiligen

<sup>1)</sup> Lucas IV. 17. ff.

<sup>2)</sup> XIII. 15.

Rreuzes. Diese Sitte wurde so unverbrüchlich gehalten, daß noch im sechsten Sahrhundert ber ariechischrömische Raiser Justinian 1) feine Thronrede nicht anders begann, als nachbem er fich mit bem Rreuzeszeichen bezeichnet hatte. Rach ber Predigt rief ber Diafon: "wenn 2) Einer ein Ratechumene; wenn Einer ein Unglaubiger (Seibe 3), (benen also auch ber Zutritt zum Unterrichte gestattet mar), fo trete er jest ab!" Und fo hatte ber Unterricht ober die Ratechumenenmesse, die nicht am Altare, sondern in ber Mitte bes Chores, nicht von bem Bischofe, sondern von den Diakonen der Epistel und des Evangeliums haupsichlich abgehalten worden, ihr Ende, weil bas Opfer ber Gemeinschaft begann. Rach ben Rates dumenen entließ man auch bie Buffer, wie wir fruher zeigten, die von ber Gemeinschaft bes Opfers und Mahles ausgeschlossen, wieder in den Stand der Lehrlinge ober Ruborer gurudgetreten maren. Bugleich murbe nach ber Predigt gebannt, d. f. die lindere oder schwerere Buffe bis gur Ausschließung angefundigt, ebenfalls ber Ablag ertheilt, b. h. bie Bergebung burch Auflegung ber Bande und bie Wiederaufnahme in die Gemeinschaft. Ueberhaupt wurden an diefer paffenden Stelle grabe vor bem Beginne bes Opfers alle Angelegenheiten ber Rirche befannt gemacht.

Corripp. ed. Imm. Bekker de laud. Iustin. min. II. 175.
 Ipse coronatus solium conscendit avitam
 Atque crucis faciens signum venerabile sedit,
 Erectaque manu cuncto praesente senaju
 Ore pio sic orsus ait.

<sup>2)</sup> Siquis Catechumenus, siquis infidelis, discedat! Der Greuch konnte nicht auffallen, da die Heiden ähnliche Ausweisungsformeln hatten, wie: procul este profani, έχας έστε βέβηλοι, έχας δστις άλιτρός Callim.

<sup>3)</sup> Die Zulassung der Heiben bestätigt die vierte Bersammtung zu Karthago im 3. 255: episcopus nullum prohibeat ingredi ecclesiam et audire verbum Dei, sive gentilem, sive haereticum, sive ludacum usque ad missam (für dimissionem) Catechumenorum

wie Feste, Berordnungen, Ereignisse und was für die Gemeinde im Ganzen besonders in den Tagen des Heidenthums
und der Berfolgung wichtig sein mochte. Noch jest besteht
diese uralte Sitte vielwärts in Deutschland, und die Predigt
schließt mit Gebeten für allgemeine Anliegen, gefährliche Kranke,
Berstorbene, Berkündigung der Ehcausgebote, Ablässe, kurz
alles dessen, was in den Bereich der Kirche gehört. Daß
dieselbe Sitte auch in der alten Kirche geübt ward, beweisen Tertullianus und Epprianus im siedenundbreisigsten Briefe,
konnte auch nirgends süglicher gehandhabt werden, als eben
hier, wo ein Theil der Gemeinde entlassen ward.

Jett wird bekanntlich die Predigt oft auf den Rachmittag verlegt, ba wir Morgens und Mittags und Abends Gottesbienst haben, Die Monche fogar bes Rachts. erfte Chriftenheit hatte aber nur einen einzigen Gottesbienft, und es fragt fich : gehort bie Predigt eigentlich und mesentlich zur Deffe ober nicht? Wir fagen, eben fo menig, als die Ratechumenenmeffe felbst zur Meffe und ber Ratedumene jum Christenthume gehort, und fie gehort eben fo wenig jum Befen ber Meffe, als mitternachtiger Gottesbienft, Bohlen, Graber und fonstige ursprunglichen, burch die Zeitnoth gebotenen und mit ihr aufgehobenen Ginrichtungen gum Wesen bes Christenthums gehoren. Um biefe Behauptung ju beweisen, muffen wir auf ben Sat zurudtommen, von Beibe, Jude und ber erfte Christ bem wir ausgingen. bachte fich unter Gottesbienft eine Sandlung, Theilnahme, furz ein Opfer, und es fommt nicht barauf an, was spatere Zeiten vom ersten Christenthum beffer als bas erfte Christenthum felbst verstehen wollten, fondern es tommt auf bas Opfer allein an, bas, für und ein schwerer Begriff, bem alten und neuen Bunde die Wefenheit mar. In Bezug auf Dieses Opfer nahm bie erfte Christenheit alle Beiffagungen buchstäblich und ben alten Bund feit ber Weltschöpfung als Vorbildung bes neuen Bundes. Bon ber Gunde im Parabiefe follten wir gefühnt werden burch ben Opfertob bes Beilandes, und vorgebildet marb biefes große Guhnopfer in ben Opfern ٢

30000, Ifaats, Meldpifebeld n. f. w., und bas Chnistenthum beficht nach ben Borten bes herrn im Propheten Malachias eben barin: "baß von ber Juben Hanben ber herr fein Opfer mehr anniumt; benn von Aufgang der Sonne bis mo sie untergebt, ift fein Rame groß unter ben Bolfern, und allerwiert wird feinem Ramen ein reines Opfer geopfert und bargebracht." Eben barum aber, weil bas Opfer ein reines: ift, auch nicht mehr burch Schlachten von Stieren, Bocten u. f. m. febr ins Muge fallt, halt unfere Reit ben Begriff bes Opfers so ichmer fest, bes Opfers, ohne welches ber Alte feine fichtbare Religion wenigstens fich benfen fonnte. Der Beiland felbst bachte inebefondere an's Gubn opfer, ale er fpracht: " bas ift mein Leib, ber fur euch hingegeben wird," und "bas ist mein Blut, bas Blut bes neuen Bundes, bas fur euch vergoffen wird", und er mollte biefe Opfersitte eingeführt und wiederholt wiffen, benn er fprach : ,, bas thut ju meinem Angebenten!" Daf bas Bort Bund felbft nur in bem Opfer feine Erklarung unde Bedeutung findet, zeigt Mofes 1) flar, und ber nene Bund ift nur bas neue Opfer beffen, ber in Die Belt tam, fein Leben ju geben als Gulpt Bon gleicher Anficht gehen auch Die opfer 2) für Biele. Apostel und Evangeliften aus, und fonnten fich unter Gottese bienst nur bas Opfer benten, wie fie auch thaten, indem fie ftets auf Melchisebet, bas reine Opfer bes Malachias Deutlicher aber belehrt uns die That, u. f. w., auspielen. daß die Apostel gleich alle judischen blutigen Opfer einstellten, bafur zusammenkamen, um nach bes Deifters Borbild gu opfern und Brod gu brechen, überhaupt in Jerufalem bas gu halten, mas mir Abendlander Meffe nennen. In Jerufalem, fagen wir; benn bort muffen pereint bie Apostel bas Ginzelne ber Opfermeife feftgestellt haben, ba biefe überall gleichmaßig ift, und die Apostel bald in Griechenland, Stalien, Megypten, Methiopien, Armenien und fonst getrennt, spaterhin nach ihrer Berftreuung zu einem gemeinsamen Beschlusse nicht mehr

<sup>1)</sup> II. 24. 8.

<sup>2)</sup> Matth. XX. 28.

ensammenkamen. Baulud fast ebenfalls im fiebenten Abschnitte Des Sebraerbriefes ben Seiland nur aus bem Begriffe bed Dofere auf, und vergleicht ibn nach ben Worten bes himberts gehnten Pfalms mit Melchifebel, zeigt ebenfalls im 1) Rorintherbriefe, baff im gefegneten Relche und gebrochenen Brobe Das driffliche Opfer besteht. Allein wonn noch viele Beweise in einer Blaven Sache? 3ft ber Rame Gottesbienft ohne Opfer den Alten ein leeres Bort, fo febe man fich aberall im Christenthume um, wo es ein Opfer giebt und gab, als in der Deffe, ein Opfer namlich nicht nach neumodifchen Unfichten, fondern nach ben Beariffen ber alten Welt, alfo auch ber erften Christen, bie aus Juden und Dolben hervorgingen. Rach altem Begriffe ift ein Opfer rine Babe von ivgend einem Schenfer, Frommen, Gunder. Unreinen um was immer fur einen 3wed ber Pflicht, bes Danfes, ber Bitte, Reinigung und Berfohnung ben heibs illschen Gottern ober bem alleinigen Gotte bargebracht. Diese Darbringung fann aber nicht überall gefchehen, fondern blos auf bem Altare, nicht von Jebermann, fondern bei ben Juben nur burch bas berechtigte Priestergeschlecht und bei ben Heiden ebenfalls nur durch Jamiden, Eumolpiden, Tellis ben und wie fonft die Prieftergeschlechter beißen mochten. Drittens aber ift es jum Opfer nothwendig, daß es in bes fimmte Theile getheilt, in aleichem Mable, wie ber altgriechische Dichter faat, von ber Opfergemeinde verzehrt werbe. Wenden wir biefe Bedingungen auf bas h. Deftopfer an ale bas Bedachtnifopfer bes Beilanbes, ber felbft als Guhnopfer fur bie Gunden ber Welt fich opferte auf bem Mare bes Rreuzes, so verdient es ben Ramen Opfer burchaus. Denn erstens werben bie Gaben ber Gemeinde bem herrn bargebracht, auf bem Altare, burch ben befugten Priefter und von der Gemeinde im h. Abendmable verzehrt. ftablich, wie wir feben werben, geschah alles Diefes im erften Christenthume bei jebem fonntagigen Opfer.

<sup>1)</sup> I. 10. 16. ff.

Rach nodimaliger Restrellung bes Opferbegriffes geben wir min zur Frage gurud: ift Die Bredigt ein wesentlicher Theil bes Gottesbienftes ? Rach urfprunglichen Begriffen gemiß nicht. Der erfte einleitende Theil ber Meffe, ben wir behandelt haben, ift offenbar belehrender Ratur, und fur die Ratedumenen berechnet, Die von bem Opfer, bem eigentlichen Bottesbienfte,'ausgefchloffen maren und beim Beginn bes Opfere entlaffen murben. Die ganze Mefeinleitung gehort barum auch burchaus nicht zum Opfer und eben fo wenia an den Altar. Am Altare und im Tempel opferte ber Jube, ohne ju belehren, in ber Synagoge lehrte man, obne ju opfern, naturlich; benn bas Opfer gilt bem Berrn, ber Unterricht ben Menschen. Mag nun ber Bischof bie Predigt halten und gleich bem Beilande, ber auch beim letten Abendmahle lehrte, unterrichten, fo ift doch bas Opfer bas eigentliche Umt bes Dobepriefters; wie Paulus 1) faat, und feineswegs ber Unterricht, ber auch in ber alten Rirche ben untergeordneten Diakonen überlaffen blieb. Wem galt aber Diefer Unterricht ber Prebigt ? Ronnen wir auch einrammen: ber allgemeinen Erbanung bes Bolfes, bas ftets ber Startung, Eroftung, Belehrung und Ermunterung befonders in jenen Tagen bedurftig mar, fo galt boch ber Unterricht vorzuglich ben Ratechumenen, Lehrlingen, Die noch nicht eingeweiht an ber Schwelle bes Christenthums standen und ju bem heiligen Mahle aus feinem andern Grunde jugetaffen wurden, als weil fie noch nicht hinlanglich belehrt waren, ber Lehre noch bedurften und, noch im Beiben = ober Subenthume ftehend, der Bemeinde noch feine fichere Burgichaft gewährten. Wer Chrift, Glaubiger b. h. getauft und Mitglied ber Gemeinschaft mar, ber durfte nicht fo febr ber Lehre und bes Unterrichtes mehr bedurfen, denn erst nach vollendetem Unterrichte geschah die Taufe und Aufnahme. Die Predigt ift barum fein wefentliches Stud fur ben, ber in

<sup>1)</sup> Sebr. VIII. 3. πας γαρ αρχιερευς είς το προσφέρειν δώρα τε και θυ σίας καθίσταται.

ber Bemeinschaft ift, Chrife geworden ift, wohl aber eine mefentliche Borbereitung fur ben, ber noch nicht in der Gemeinschaft ift, aber Chrift merden mill. bem Opfer aber hat die Prediat burchaus nichts an schaffen. konnte baber fvåter bei veranderten Zeiten fhalich verleat Sie gehort nicht fo fehr bem Chriften, fonbern vielmehr bem Bordriften, nicht zum Gottesbienfte, noch gum Opfer. noch zum Altare, fonbern fie fann überall in ber Rirche, fogar auf freiem Felbe gehalten werben, und Tapfer 1) hat Recht. wenn er auch ohne Predigt die Deffe fur ein vollkonmenes Opfer halt. Nicht um bes Unterrichtes, fondern um bes Opfere, des Abendmahles, oder wie die Geheimsprache der Apostelaes schichte faat, um bes Brobbrechens willen, tamen bie erften Christen zusammen. Sobald ber Unterricht beendet mar und bas Opfer beginnen follte, fagte bas Bolf: Gott fei Dant; die Ratechumenen murben entlaffen und zu Ende mar bie fpater fogenannte Ratechumenenmeffe, Die weniger ein Gottesbienft, als eine Belehrung ift. Erst nach Entfernung ber Rate dumenen bas eigentliche Opfer; erst jest merben bie beiligen Berathe entblogt, die bis babin forgfaltig vor bem Aublide ber Ratechumenen verhüllt wurden; erst jett bereitet man fich gur hauptfache, ber Wefenheit driftlichen Gottesbienftes, jum Weshalb wurden die Ratechumenen entlaffen? Abendmahle. Weil man unter Seiden wohnte und vor Verrath fich schützen mußte. Nichts ist billiger, verstandiger und naturlicher, als baß Die Schupmittel gegen Die Beiden mit bem Berschwinden bes Heidenthumes überflussig wurden. Man schickt alfo jett feine Ratechumenen mehr weg, ba bas Beheimniß bes Christenthums öffentlich geworden ift, und eine Abschließung gegen die Beiben keine Noth thut, im Gegentheil lacherlich sein murbe. Jedoch fieht man auch hier, wie gewissenhaft die Rirche bie ursprungliche Gestalt bes Gottesbienstes bewahrte, ba fie auch an ber Ratechumenenmeffe nichts abanderte, obgleich bas alte abgeschlossene Ratechumenat aus ber Kirche verschwunden war.

<sup>1)</sup> Tapfer, Expositio incruenti missae sacrificii. Landishuti. 1835.

#### S. 15. Credo ober Glaubensbefenntnig.

Daß nach bem Evangelium ober ber Predigt voralters die Gemeinde das verfündete Bort durch ein Glaubensbefenntniß bestätigte, mare mahrscheinlich, ift aber nicht nachzuweisen. Das Crebo, Symbolum ober eigentlich Symbola, b. i. Glaubensstuck, Dahr , und Erfennungszeichen eines Christen, traat namlich so offenbar Die Spuren bes vierten. Sahrhunderts an fich, baf an feinem Ursprunge im genannten Sahrhundert nicht gezweifelt merben fann. Allerdings ift es fehr paffend nach bem Evangelium eingeschaltet als lettes Stud ber Ratechumenenmeffe; allein ursprünglich hatte ber Ratechumene noch nichts mit bem Glaubensbekenntniß zu schaffen, sondern legte dieses erst bei der Taufe ab, und ber einfach gegliederte Tauffpruch auf ben Bater, ben Sohn und ben h. Geift mag auch mohl bas ursprungliche Sombolum gewesen sein, mar auch vielleicht in ber Katechumenenmesse Sitte, ba bie Dreieinigkeit ja schon im Gloria und ben einleitenden Bebeten vorfam. Unfer jegiges Blaubenss bekenntniß ift bagegen verwickelter, und erinnert burch feine Kaffung und vermahrenden Ausbrucke an Reibungen, die jest verschollen find, fruher aber bie Welt heftig in Bewegung Unter Konstantin nämlich hatte Die Kirche zwar bas Glud, frei zu werben von bem Drude bes Beibenthums, aber auch bas Unglud, einen ehrgeizigen und gankischen Wortflauber zu befigen. Diefer Storefried hief Areios, und verschaffte fich viel Unhang von Negnyten bis Affen, Ronstantinopel, ja bis zu ben beutschen Gothen. 2mar bes fampfte ihn mit Glud fein Landsmann ber heilige Athanaffus Bischof zu Alexandria in einer Menge Reben; allein bas areianische Gift mar boch so weit verbreitet, baß Die Rirche fich veranlaßt fand, nach ber Rirchenversammlung ju Nifaia im Jahre 325 fich und ihre Mitglieder zu vermahren, ben ganter (ber um diefelbe Zeit lebte) und feinen Unhang aus ber Gemeinschaft auszuschließen, und baher bas rechtglaubige Glaubensbefenntniß, wie es von ber genannten Rirchenversammlung gebilligt worden, und wie

es auf apostolischer Lebre beruht. Dem IB e fen nach ift also bas Crebo apostolisch, wenn auch in ber außern Raffuna einer jungeren Zeit angeboria. Nach ber erften alls gemeinen Rirchenversammlung zu Nifaig wurden balb andere nothia, namentlich gegen Mafedonius, Bischof von Ronftan-Die Areios tolle Klugeleien über Gott ben Cobn ausgebreitet hatte, und an den Worten: ob ber Bater ober ber Sohn alter fei, herumgerrte, fo faselte Makedonius in Silbenftechereien über ben h. Beift, bis die Rirchenversammlung au Konftantinopel im Sahre 381 feine Irrlehren verdammte. Much von diefer Reterei giebt unfer Credo Zeugnif, indem bas Bekenutniß fo abgefaßt murbe, mie es ber Rampf ber achten Rirchenlehre gegen falsche Unfichten erheischte. wie auch die Bufage find, ber Urglaubenstert an Bater, Sohn und h. Beift laft fich noch leicht erkennen, und bie Bufate find nur eine Rothwendigfeit ber bamaligen Beitverhaltniffe, benen entgegengewirft werben mußte, fo baß man fpater von jedem Chriften, Priefter, ja felbft vom Raifer bei ber Kronung 1) das Glaubensbefenntniß in ber neuen Abfassung forberte. Jeboch es wird am Besten fein, wenn wir bem Georgius Phrangas 2) nachahmen, und bas Crebo in seinen einzelnen Gaten burchgeben. Es lautet alfo:

Erfter San: Ich glaube an einen Gott ben alls machtigen Bater, ben Schopfer himmels und ber Erbe, alles Sichtbaren und Unfichtbaren. Daß tein Bort hier wie im Berfolge steht, was nicht aus ber h. Schrift entnommen ift, versteht sich von felbst.

Zweiter Sat: Und an ben einen herrn Jesus Christus, ben eingebornen Sohn Gottes und aus bem Bater gezeugt vor aller Zeit, Gott vom Gotte, Licht vom Lichte, wahren Gott vom wahren Gotte, gezeugt, nicht erschaffen, von gleicher Wesenheit mit dem Nater, durch den Alles erschaffen ist. In diesem Theile erkennt man

<sup>1)</sup> Codin. Curopal. p. 86.

<sup>2)</sup> G. Den Schluß feines geschichtlichen Bertes.

die Zusätze, die wegen Areios nothig geworden. Es murde namlich ein nutfloser Streit erhoben, ob ber Sohn bem Bater gleich fei, alter ober junger, vor ober in ber Beit (Ewigfeit) gezeugt, Licht ober Abglang, gleicher ober ungleicher Wefenheit, und wie sonft die Spitfindiafeiten lauten. Jest murbe bergleichen Begante ichwerlich Buhorer finden; aber im vierten Jahrhundert erhitte es Affen, Afrifa und Ofteuropa. Die Rirchen= versammlung von Nifaia hielt es baber fur nothig, jebem Migverstandniffe vorzubeugen, und fie vermehrte bas urfprungliche Glaubensbefenntnig mit Bufagen und Erflarungen aus Stellen ber h. Schrift. Weiter heißt es im zweiten Sage: ber wegen und Menschen und um unsers Beiles willen vom himmel flieg, und Rleifch murbe burch ben h. Geift aus Maria ber Jungfrau, und Menich murbe, auch gefreuzigt murbe fur und unter Pontius Vilatus, gelitten hat und begraben marb, und am dritten Tage wieber auferstand gemåß ber Schrift, und gum himmel aufstieg, jur Rechten bes Baters fist, und wieder tommen wird in Glorie. gu richten bie Lebendigen und bie Tobten, beffen Reiches fein Enbe fein mirb.

Dritter Sat. Und an den heiligen Geift. So weit geht das Glaubensbekenntniß der ersten Kirchenverssammlung, und verbreitet sich, wie Jeder sieht, vorzüglich über die zweite Person der Dreieinigkeit im Kampse gegen die Lehre des Areios. Als nun Makedonios auch an dem heiligen Geiste bald herundeutelte; erweiterte die Kirchenversammlung zu Konstantinopel den dritten Sat, und faßte ihn also: und (ich glaube) an den heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, der und dem Bater und dem Sohne hervorgeht, der mit dem Bater und dem Sohne zugleich angebetet und versherrlicht wird, der gesprochen hat durch die Propheten. Hiermit schließt das sogenaute athanassanische Glaubensbekenntniß ab, das sich im zweiden Bande

feiner Werfe befindet, und mit den Worten 1) schließt; das ift der fatholische, zu beutsch allgemeine 2) Glaube. And ben Schriften bes Paulus sette man bann balb noch den

vierten Sat hinzu, ber also lautet: und (ich glaube) an eine einzige fatholische (allgemeine) und apostolische Kirche, bekenne eine einzige Taufe zur Nachlaffung ber Sünden, erwarte die Auferstehung ber Todten und das Leben in zukunftiger Ewigkeit, Amen.

So ift burch die Nothwendigfeit ber Zeitverhaltniffe bas Glaubensbekenntnig allmählig erweitert worben, bas für die Ratechumenen ursprünglich bestimmt mar und bei ber Taufe abgelegt ward; benn ber Christ ist getauft, hat alfo bas Glaubensbekenntniß ichon abgelegt. Im Morgenland, wo bie Errlehre bes Areios entstanden mar, nahm man den Beschlussen ber Kirchenversammlungen zufolge zuerst bas erweiterte Crebo an; und man scheint es in bie Deffe eingeschaltet zu haben, um die hartnactigen Areianer, zu benen fogar Raifer gehörten, von der rechtglaubigen Gemein-Im Abendland nahmen es zuerst bie schaft abzuhalten. gothischen, ebenfalls von der greignischen Lehre früher angestedten Spanier an, und weit fpater unter Rarl bem Großen bie Franzosen und Deutschen. Endlich murbe es um ber Gleichheit willen von Papft Benedift VIII. (er ftarb 1024) überall eingeführt, obgleich manche Abendlander fich dagegen straubten, weil sie von ber greignischen Errlehre unberührt geblieben maren, alfo auch biefes gegen Areios gerichteten Glaubensbetenntniffes nicht zu bedurfen 3) glaubten. Jedoch

<sup>1)</sup> p. 38.

<sup>2)</sup> Dem allgemeinen Glauben steht entgegen, wenn Einer glaubt, was ihm beliebt nach eigener häresis b. i. Bahl. häresis wird daher für Keperei und häretiter für Keper gebraucht, die dem allgemeinen Glauben widerstreben und was Besonderes für sich aufstellen, wie die heidnischen Beisen, bei denen das Bort algevers oft vorkommt. Plutarch Lucull. 42 vgl. Paul. I. Korinth. XI, 19. 3) Tapser p. 133.

zeigt die Kitche noch jest, daß das Credo nicht ein wefentlicher Theil des ursprünglichen Gottesdienstes war; denn nicht in je der Messe kommt das Credo vor, sondern blos an Sonntagen und an den Festtagen des Herrn, der Jungfrau Maria, der Apostel und Kirchenlehrer.

Was ist also in der Kurze der Sinn des Eredo? Erstens ich glaube an die h. Oreieinigkeit nach der Lehre der Kirchenversammlung von Nikaia, die keine neue Lehre ist, sondern schon in dem alten Tausbekenntnisse liegt. Zweitens glaube ich (ich heißt es immer, da der Glaube persönlich ist) nach der Kirchenversammlung zu Konstantinopel, an die Kirche und andere Lehren, die seit Paulus und den Evangelien sestehen. Folglich brachte das Eredo nichts Neues in die Messe, sondern sührte vielmehr etwas Altes ein, weil die Zeitverhältnisse dazu zwangen.

Schließlich bemerke man, daß das Eredo vom Opferer angestimmt, vom Bolke aber gesungen ward. Jest vertritt der musikalische Chor die alte Gemeinde. Bei den Worten: ich glaube an Jesus Christus u. s. w., und Fleisch ward u. s. w. verneigen sich die Priester tief, wie früher erklart worden. Zugleich setzen sie sich beim Eredo, um das rechtgläubige Bestenntniß der Gemeinde anzuhören und zu überwachen.

## S. 16. Alleinseligmachende Rirche.

Das athanassiche Glaubensbekenntnis erinnert zu lebhaft an einen altererbten, frommen und wohlgemeinten Ausbruck, als daß wir ihn hier übergehen könnten. Als le in seligmachende Kirche, alle in seligmachender Glaube, dieses arme achte vangelische Wort hat in neueren Zeisten viel Tadel verursacht von Stolz, Ausschließung, Uns buldsamkeit und dergleichen. Wir wollen die Sache kalt prüsen; denn vielleicht ist sie alter, als man meint, und vielleicht muß man nicht allein so sagen, sondern auch so glauben, wenn man nämlich ein Christ sein will und den Heiland und seine Apostel nicht für Lügner erklären will. Trot der schönen Sitte des ersten Christwethums

nicht zu richten und nicht zu verdammen, find bennoch Die Schriften bes neuen Bunbes voll bes unerschutterlichen Blaubens, daß nur auf einem einzigen alleinigen Bege Rettung, b. h. im Sinne ber Schrift Seligfeit jenseits gu finden sei, und bieser allein seliamachende Weg ist der Glaube an ben mahrhaftigen Gott und feinen Befandten. So spricht der herr selbst bei ') Johannes: "das aber ift bas ewige Leben, daß fie erkennen bich, ben einzigen mahrhaftigen Gott und ben bu gefandt haft, Jefus Chriftus." Außer biefer alle in seligmachenden Erfeuntniß giebt es also nach bem Heilande felbst kein ewiges Leben, wenn man nur halbweg richtig benkt. Dieser eine Grund= und haupt= fat wird nun auf die mannigfachste Weise in der heiligen Schrift burchgeführt. "Außer bem emigen Gotte giebt es feinen andern", fagt 2) Paulus, und "diefer", fagt 3) 300 hannes, "hat das Gericht dem Sohne übergeben. also ben Cohn nicht ehret, ber ehret ben Bater nicht, ber ihn gefandt hat", ift also nicht auf bem allein seligmachenden Wege, und glaubt nicht an den, den der Nater beglaubigt 4) hat. Erhoht murbe des Meuschen Cohn, bamit Jeder 5), der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, fondern das ewige Leben habe, d. h. felig gemacht Denn fo fehr hat Gott die Welt geliebt, bag er seinen eingebornen Sohn hingab, bamit Jeder, ber an ihn glaubt, nicht verloren gehe, fonbern das ewige Leben habe. Ru wiederholten Malen fagt 6) Johannes: "wer an ben Sohn glaubt, ber hat das ewige Leben; wer aber bem Sohne nicht glanbt, ber wird bas leben nicht feben", also nicht selig werben. Denn 7) gerichtet wird er eben

<sup>1)</sup> XVII. 3.

<sup>2)</sup> I. Rorinth VIII. 4.

<sup>3)</sup> V. 22. 23.

<sup>4) 30</sup>h VI. 27.

<sup>5) 30</sup>h. III. 15. 16 und weiter.

<sup>6)</sup> IH. 36.

<sup>7)</sup> III. 18.

darum, weil er an den Namen des eingebornen Sohnes Underwarts 1) fagt ber Beiland: Gottes nicht alaubt. "Ich bin bie Thure. Wer durch mich eingeht, wird gerettet werden." Also er ift die einzige zur Seligkeit führende Thure. Denfelben Sat brudt er auch 2) anders aus: "Ich bin ber Weg, die Wahrheit und bas Leben. Niemand tommt jum Bater, ale burch mich." Bir fonnen biefe Spruche noch vielfach vermehren, aber fie genugen. Ueberall ift ber Sinn flar, namlich : es giebt feine andere Wahrheit. feinen andern Weg, feinen andern rechten Glauben, wo Diefer führt allein gur Geligkeit nicht im Beilande. ober zum ewigen Leben ober zur Rettung 3); also ber alleinfeligmachende Glaube liegt schon in den Ausfpruchen bes Beilands. Daß biefer allein seligmachende Glaube an den Seiland auch in Berbindung mit dem bamals bestehenden Gottes bienste gedacht wurde, erleidet feinen 3meifel; benn wie foll ber Glaube erscheinen, als in der Glaubensthat, und Diese ift nach altem Beariffe porzüglich bas Opfer. Wer das bezweifeln will, ben belehre der Heiland 4) selbst, wo er spricht: "wahrlich, ich sage euch: Wenn ihr bas Aleisch bes Gohnes bes Menichen nicht effet und fein Blut nicht trinket, so habet ihr fein Leben in euch"! Der auch Paulus moge ihn marnen, der bei unwurdigem Genuffe 5) des Brodes und Relches bes herrn Berfundigung und Gericht androht.

Die Sache steht nun ganz ein fach. Der Heiland und seine Apostel reden schon von einem allein seligmachenden Glauben, und keinem Menschen der ersten Christenheit siel es ein, diesem Worte zu mißtrauen; im Gegentheile

<sup>1) 30</sup>h. X. 9.

<sup>2) 30</sup>h. XIV. 6.

<sup>3)</sup> σωτηρία ift das gewöhnliche Wort, was gebraucht wird, vgl. Petr. I. epist I 9. 10.

<sup>4) 30</sup>h. VI, 53.

<sup>5)</sup> I. Rorinth. VI. 27. 29.

S. 17. Erster haupttheil bes Opfers, Offertorium.

Wie früher gesagt worden, schloß die Desse der Katedumenen gleich nach bem Evangelium ober ber barauf folgenden Predigt, Lehrlinge, Buffer und Seiden murben entlaffen, und jest erft beginnt die eigentliche Meffe ber Glaubigen, ber geweihten, getauften, ber Gemeinschaft angehoris gen Chriften. Alles bisherige ift nur vorbereitende Belebrung fur merbenbe Chriften, ber Gottesbienft aber fur geworbene Christen ift bas Opfer; benn Opfer und Gottobbienst ist den alten Christen wie Beiden und Juden gleich Nach ihren Begriffen, benen auch bie Apostel hulbigten, fann Belehrung und Unterricht ftrenge genommen schon barum nicht zum Gottesbienste gehören, weil bas Opfer Sandlung und Thatigfeit 1) voraussett, so wie wir auch noch bas Opfer bie heilige Sand lung nennen. Machen wir diefes an einem Beispiele flar! Die alten Seiden nahmen gur reinen Gabe gefundes Bieh, was noch feinem menschlichen Zwecke gebient hatte, banben es an ben Altar, bogen das haupt nach oben oder unten, je nachdem obern ober unterirdischen Gottern geopfert werden follte, b. h. man zeigte bem Gotte bas Opfer ober brachte es bar. bann streute man die heilige Opfergerfte auf ben Ropf bes Thieres, schlachtete es, baute auf ben Scheitholgern bas Brandopfer auf, verbrannte es und ichloß endlich unter Lobgefängen die fortdauernde handlung mit bem Opfermable. Eben fo machten es die Juden. Der erfte Theil der Opferhandlung und ihre nothwendige' Einleitung ift alfo die Darbringung. Darbringung und Darbringen heißt bei Paulus 2), Matthaus 3) und Justinus 4) bem Martirer überhaupt im griechischen Morgenland Prosphora 5) und

<sup>1)</sup> Daber: lepà ôffeir, sacra facere.

<sup>2)</sup> Sebr. VIII. 3 προςφέρεω.

<sup>3)</sup> V 23. 24.

<sup>4)</sup> προςφέρεται.

<sup>5)</sup> nooswoon heißt noch bei den Griechen die Deffe.

Prospherein, im romischen Abendland Offertorium und Offerre, woher bas plattdeutsche altere Offern, bas hochbeutsiche neuere Opfern.

Nicht andere ift auch bei ben Chriften bas Deffonfer eine Sandlung, die mit der Darbringung eingeleitet wirb. Da namlich bie Latechumenen entfernt, und nur Glaubige. Christen anwesend find, so merben erft jett bie beiligen Befafte entblofit, welche dem Anblicke der Katechumenen und Seiden. forgfaltig verhullt 1) wurden. Ferner murbe ber Altar, mahrscheinlich nach Wegziehung ber Borhange bes alten Ciboriums, mit einem weißen Leintuche bedectt, bas Corporale 2) heißt. Ueberhaupt traf man alle Borkehrungen für bas Bebachtnifopfer, ju bem und ber herr felbst bei bem letten Abendmahle ermuntert. Das Opferamt verwaltete aber in der alten Rirche blos ber Bischof, ber bei ber Pres' bigt fich erhoben hatte, und beffen Umtothatigfeit nach Entalaffung ber Ratechumenen nun am Altare beginnt. Gemeinde dagegen nimmt zwar Theil an ber Opferhandlung, ift aber nicht mitthatig; benn Giner nur ift ber Opferer,

<sup>1)</sup> Ehrysostomus klagt darüber, daß das rohe Rriegsvolt einmal bei einem Ueberfalle in die Kirche diesen Anblid gehabt. Was die Gefäße betrifft, so konnten sie, selbst in älterer Zeit, aus kostaund. Stoffbaren Stoffen sein aber auch aus Binsen gestochten, oder aus Kolz und. Baumrinde. Frühe schon liebte man bei Reichen Glas, an dem man besser sehen konnte, wenn ein Theilchen zurücklieb. Im achten Jahrhundert aber wurden die Holzkelche der alten armen und demüttigen Kirche verboten, weil nämtlich das Holz nicht so reinlich ist, ferner Feuchtigkeit einfaugt, leicht also zu lebelständen Verantassung giebt, da es dei dem h. Blute schwer gesteinigt werden kann Uebrigenststünd die vorzüglichsten Gefäße bekanntlich für den Wein der verzichlossen oder verdeckte Kelch, für das Brod die offene Patene.

<sup>2)</sup> Corporale bedeutet eigentlich Leibtuch, weil der h. Leib des Herrn darauf gelegt wird. Es ist jest das kleine geweihte Tüchlein, auf welchem der Kelch steht, und worauf die Hostie gelegt wird. Der Prieter nerwahrt es in der (Burfa) Klapponhülfe, die den Kelch deckt. In alter Zeit, als die Gemeinde mit darbrachte, richtete sich die Größe des Corporale natürlich nach dem Bedürfnisse.

und dagn ift; wie Paulus 1) fagt, ber Ermriefter bestellt, ben graar Priester unterstützen, aber als Opferdiener.

Ursprunglich scheint an einigen Orten ber Friedenstuß, movon fpater, bas Opfer eingeleitet und eroffnet zu haben, und Coriffus erinnert bei biefer Sitte an eine Stelle in Mats thaus 2). Afsbann brachten in ben alten fleinen Gemeins ben Alle bar, die an der Gemeinschaft des Mahles Theil nehmen wollten. Die Darbringenden murden auch schriftlich anfgezeichnet und offentlich abgelesen, wie mir bald bei ben Divinchen sehen werben. Die ausaeschloffenen Glaubigen oder Bußer hatten nicht das Darbringungsrecht; denn von feinem ward die Gabe angenommen, dem ber Mitgenuf bes h. Mahles verwehrt mar. Seine Gabe brachte Jeber an bas Gitter, mas jest Rommunionsbant heißt, ober ber Diafon sammelte auch die Opfergaben in der Bemeinde, und je nach ber verschiedenen Dertlichkeit hatten fich auch über Diefen Puntt verschiebene Sitten gebilbet. Bas brachte man bem Opferer bar, bamit biefer es fur bie Gemeinde bem Berrn barbringe? Erstens bie Urstoffe bes Opfers, Brob und Wein, ben Wein brachte man in fleinen Rrugen, die ber Diakonus in ein großes Gefaß ausgoß, bas Brob brachten namentlich die Weiber 3) in weißen Tuchern. Die Darbringung ber Manner ward querft angenommen, bann bie ber Frauen, endlich die der Geiftlichkeit im Chore; benn and Priefter und Diakone mußten barbringen. Mas úbria blieb, murde im (Korban) Opferkorbe aufbewahrt. bente man nicht, als ob Jeder, ber feine Gabe barbrachte, auch nothwendig mit hatte fommuniziren, b. h. bas Mahl der Gemeinschaft nehmen muffen. Reineswegs. Gin Frommer konnte fich fur unwurdig halten, wollte nach Paulus

<sup>1)</sup> Sebr VIII. 3.

<sup>2)</sup> V· 23.

<sup>3)</sup> Ein für allemal fei hier gefagt, daß mir das Büchlein nicht mit Ummerkungen überladen wollten. Wo also für die vielen Einzelheiten die Beweisstellen fehlen, find diese in Pellisia und Binterim leicht zu finden.

fich nicht bas Gericht effen und trinten, und fo wohnte er betend bem Mahle ber Blaubigen bei, fich felbst beffen enthaltend, wie Gregor von Tours (starb 595) an einer ebeln Wittme zeigt, Die ein ganges Jahr lang ebeln Wein barbrachte, ohne mit zu kommuniziren. Go lange die Darbringung bauerte, fangen bie Sanger Berfe aus ben Pfalmen, und ber Gefang bauerte also je nach ber Angahl ber Darbringenden lang oder furz. Roch jest heißt barum ber wahrend bes Offertoriums vom Chore vorgetragene Gefang Antiphone, bas heißt, Gefang mehrerer Stimmen in verschiedener Tonbohe. Satte ber Diakon ober auch bei ben Krauen zuweilen Die Diakoniffe die Sammlung vollendet, fo wurden von den bargebrachten und von Jedem auf das forge faltigfte bereiteten Broben fo viele auf ben Altar gelegt, als für bie Bahl ber Berfammelten hinreichten. Gben fo gof man aus ben großen Arugen ben Wein in ben Relch burch eine Seihe (colum), bamit nicht Mucken ober fonstiges Unreiniges ben b. Trank verunreine.

Die Darbringung von Brod und Wein war aber nicht bie einzige in ber aften Rirche, wie wir eben schon andeuteten. Man braucht fich nur in ihre Lage zu verfegen unter heiben, haß und Berfolgung. Un Schutz und Ruschuffe vom heidnischen Staate war nicht zu benten; alfo, fie mußte fich und die Ihrigen felbst erhalten, fur alle Rosten und Bedurfniffe ber Gemeinde forgen, und fie that bies willig. Deshalb murben auch andere Dinge bargebracht, wie frische Alehren, Blumen, Trauben, Del (oft duftiges) fur Die Rirchenlampen und Beihrauch, wie aus ber britten Sonobe ju Rarthago zu ersehen ift, nicht minder Geld, ohne welches auch die alte Rirche nicht bestehen fonnte, obgleich die Upoftel nach dem Befehle bes Seilandes bei Matthaus 1) nichts fur Geld thun follten, noch es mitnehmen in ihrem Burtel 2). Erstens namlich mußten die Diener ber Rirche unter-

<sup>1)</sup> X 8. 9. 10.

<sup>2)</sup> Daß das Geld ben Geiftlichen nach Diefer Stelle verboten fei, ift

halten werden; benn nach bemielben Befohle bei Datthaus 1) ift ber Urbeiter feines Unterhaltes merth. 3meitens batten die ersten Christen einen Beift ber Milbthatiafeit, mit welchem neuere Mildthatigfeit faum einen Bergleich aushalt, Rrante, Gebrechliche, Urme, Wittmen, Baifen, Reifenbe, furg jede Noth bes Christenbrubers murbe von ihnen gepflegt, unterftust, gemilbert, getroftet, und bagu bebarf es Belb. hatten zwar auch die Griechen ichon offentliche Rrantenbaufer, so scheuten doch die Christen, ibre Glaubigen bort eintreten zu laffen, und schoffen lieber aufammen, ober verpflegten fie in ihren eigenen Saufern oft mit ber größten Aufopferung, wovon namentlich bei Veften und ansteckenden Geuchen die edelsten Beispiele angeführt werden fonnten. in allen Lebensverhaltnissen und vor Gericht sie die Gemeinschaft mit den Beiden vermieden, fo behandelten fie auch ben gangen übrigen Haushalt ihrer Gemeinde, und bestritten Alles aus eigenem Bermogen, bis Constantin bas Chriftenthum in eine gludlichere Lage brachte. Jedoch blieb die alte Sitte, Rrantenhauser 2) und sonftige milbe Stiftungen und Unterstüßungsanstalten unter ber Aufsicht bes Bischofes zu lassen. Jedoch wozu lange Beweise, ba schon die Apostels geschichte und anschaulich beschreibt, wie die erste apostolis sche Gemeinde fur alle ihre Bedurfniffe forgte, Sabe und Gut 3) verfaufte, es bruberlich untereinander theilte; jebem nach seinem Bedurfniffe, wie fie ein Berg und eine

Thorheit, da ja der Heiland felbst mit den Aposteln eines gemeinsichaftlichen Sedels nicht entbehren konnte. Sedelmeister war bekanntlich Judas der Berräther. Joh. XII. 6, XIII. 29.

<sup>1) 28. 10.</sup> 

<sup>2)</sup> Wie noch die barmherzigen Schwestern, so übernahmen auch in alter Zeit, namentlich bei kranken Frauen, die Diakonissen die Pflege, die auch mit der Priesterschaft immer zugegen waren, wo Zucht und Ehrbarkeit weibliche Gegenwart erforderten. Epiphanexpos. sid. 17.

<sup>3)</sup> II 45.

Seele 1) Alles mit einander gemein hatten, das Gelb 2) gleich dem Kyprier Joseph und Ananias 3) zu den Füsten der Apostel niederlegten, wie sie Almosenpsteger 4) für Arme und Wittwen anstellten, und überhaupt milde Sammslungen für die Geheiligten anstellten, deren auch Paulus 5) in Galatien einrichtete.

Allerdings mar biefe Sitte ber Darbringung ber erften Chriften zum gemeinsamen Berbrauche und Bedarfe fehr ichon; allein überlegt man fich bie Sache genau, fo fieht man, baf nur in einer fleinen Gemeinde, nur unter Menfchen fo rein, tugendhaft und gottbegeistert, wie eben die ersten Chris ften waren, die alte Darbringungefitte moglich mar. 216 aber die Romerwelt jum Christenthume übergieng und bie Gemeinden gablreicher murben, mar bie alte Gitte meder mehr möglich noch auch rathfam. Welche Mistande wurde jest der Friedenstuß hervorbringen! Welche Berwirrung murbe es geben und welche Berlangerung bes Gottesbienftes, wenn Jebermann Brod und Wein barbringen mußte, jumal in nordlichen Landern, benen ber Wein fremb ift! Woher bas fur bie vielen Bedurfniffe nehmen, moher bas gewohnliche Brod fur Urme und Rirchendiener, bas nach Copprian und Andern die ersten Christen barbrachten? Schon mit Ronstantin im vierten Jahrhundert mußte die Rirche ihre Sitte andern, und man brachte bie Babe oft ftatt in bie Meffe in das haus bes Bischofs ober Diakons. Die Darbringung von Brod und namentlich von Wein war in fehr vielen Gegenden burchaus unmöglich. Ronftantin wies ber Geiftlichkeit und ben Armen querft Unterhalt, vorzüglich Getreibe an, und biefe Sitte marb nicht nur balb allgemein, fondern die Rirche marb fogar bald fehr reich. Gie fieng

<sup>1)</sup> IV. 32. ff

<sup>2)</sup> IV. 34. ff.

<sup>3)</sup> V. 1. ff.

<sup>4)</sup> VI.

<sup>5)</sup> Ror. XVI. 1.

baber an, bie alte Darbringungem eife, bie anfange Roth mar, für überfluffig zu halten, und bestritt aus eigenem Bermogen bie Roften ber Darbringung, ba ja biefes Bermonen aus ben Darbringungen ber Glaubigen, aus ben freiwilligen Gaben ber Gemeinbe entstanden mar, alfo auch als Gemeinbeaut zu ihrem 3mede vermandt werben burfte. Ends lich merben wir noch fpater bavon reben, wie man es fur nothia fand, die gemeinsame Rommunion Aller unter beiben Bestalten abzuschaffen. Geit also ber Opferer am Altare für bas gesammte Bolf allein bas Dabl nimmt, mufte auch die Darbringung bes Bolfes wegfallen, die in zahlreis den jetigen Bemeinden ohnehin eine baare Unmöglichkeit ift. Die zweite Urt ber Darbringung in Gelb ift aber noch Sitte in Stadten, wenn man bie Dienste eines Priefters sum Lefen einer h. Deffe in Anspruch nimmt, auf bem Lande, mo die Gemeinde um ben Altar geht und (offert) ihr Scherflein opfert. Wie die Pfarrer gleich bem alten Bischofe bie Baben vertheilen, muffen bie Armen, bie feit bem Beginne bes Chriftenthums nach annoch bestehenber fatholischer Sitte an die Kirchen gewiesen find fich an diese wenden. Jedoch auch in biefer hinficht nahm bie alte Rirche feine Baben, als reine, an benen fein Unrecht flebte. Go nahrte fich bie Rirche von ben freiwilligen Gaben ihrer Bruder, bis fie beren nicht mehr bedurfte, und die alte Darbringungsweise war eben an biefen Rothstand gefnupft und fiel mit ihm.

Jedoch hat die Weise auf das Wesen keinen Einstuß. Denn wem wird dargebracht? Nur allein dem allmächtigen Gotte, der durch den Opfertod des Sohnes verschnt ward, nie einem Martirer, Heiligen oder der seligsten Jungfrau. Der Priester nämlich kust den Altar, begrüßt das Bolk durch: der herr sei mit euch, und nach erhaltener Antwort: und mit deinem Geiste! thut er, wie der herr gelehrt hat, und bei Lucas! deschrieben steht. Er nimmt das ungesauerte Brod, bringt es Gott dar, indem er es nach alter Opfers

<sup>1)</sup> XXII.

fitte gleichsam geigend in die Sohe bebt, und betet bann feinen Segensspruch erstens nach Unleitung bes h. Paulus 1) für fich wegen eigener Gunden, dann aber fur alle Umftehenden, für alle Glaubigen überhaupt, lebendige fomohl ale Berftorbene, bag bas Opfer Allen gum Beile gereiche fur's ewige Leben. Umen! Auf gleiche Weise wird auch ber Relch genommen, freuzweise gleich bem Brobe gefegnet, burch Bebung in die Bobe bargebracht, und wieder ein Segensspruch gesprochen fur bas Beil ber gangen Belt, damit fur feinen bas Blut bes Beilandes verloren fei. hiebei bemerke man, daß ber Wein des Relches mit Baffer vermischt wird. Fur biefe Mischung tonnnen allerlei Grunde angeführt werden; erstens daß fie eine allgemeine subliche Sitte ift, zweitens bag grade bei ben Opfern bie Beiden ungemischten Wein brauchten. Die besten Grunde aber führt ber farthagische Bischof Epprianus an, ber im 3. 258 ben Martirertod ftarb, und in feinem breiunbfechgigsten Briefe 2) Die Gebrauche bes Offertoriums auseinan-Er zeigt, wie ,,nichts gethan merben foll, als mas ber Berr felbft gethan am Tage ber ungefauerten Brobe. Der herr habe auch ben Bein mit Baffer gemischt, und fo wie ber Wein bas Blut Chrifti bedeute, fo bedeute bas Waffer bas Bolf, bas mit Chrifto vereiniget merben Bein ohne Baffer fei baher ber Beiland ohne feine glaubige Gemeinde, Waffer ohne Wein bas Bolt ohne feinen Beiland, und eben in ber Mischung beiber bestehe bas himmlifche Beheimniß. Schlieflich erinnern wir noch baran, daß aus der durchbohrten Seite des heilandes nach Johannes 3) ja Blut und Wasser floß, und es ja ber Beiland felbst ift, ber bem Bater als Guhnopfer burch bie Bande bes Priefters fich barbringt.

<sup>1)</sup> Seb. VII. 27.

<sup>2)</sup> ad Caec.

<sup>3)</sup> XIX. 34.

baber an, bie alte Darbringungem eife, bie anfange Roth mar, für überfluffig zu halten, und bestritt aus eigenem Bermogen die Roften ber Darbringung, ba ja biefes Bermonen aus ben Darbringungen ber Glaubigen, aus ben freiwilligen Gaben ber Gemeinde entstanden mar, alfo auch als Gemeindeaut zu ihrem 3mede verwandt werben burfte. Ends lich werben wir noch spater bavon reben, wie man es fur nothig fand, die gemeinsame Rommunion Aller unter beiben Bestalten abzuschaffen. Seit also ber Opferer am Altare fur bas gesammte Bolt allein bas Dabl nimmt, mußte auch die Darbringung bes Bolfes megfallen, die in gahlreis den jetigen Gemeinden ohnehin eine bagre Unmöglichkeit ift. Die aweite Urt ber Darbringung in Gelb ift aber noch Sitte in Stadten, wenn man Die Dienste eines Driefters jum Lefen einer h. Deffe in Anspruch nimmt, auf bem Canbe, mo die Gemeinde um ben Altar geht und (offert) ihr Scherfs lein opfert. Wie bie Pfarrer gleich bem alten Bischofe bie Baben vertheilen, muffen bie Armen, bie feit bem Beginne bes Chriftenthums nach annoch bestehender fatholischer Sitte an die Rirchen gewiesen sind sich an biese wenden. Jeboch auch in Dieser Sinsicht nahm bie alte Rirche feine Gaben. als reine, an benen fein Unrecht flebte. Go nahrte fich bie Rirche von ben freiwilligen Gaben ihrer Brider, bis fie beren nicht mehr bedurfte, und die alte Darbringungsweise war eben an biefen Rothstand gefnupft und fiel mit ihm.

Jedoch hat die Weise auf das Wesen keinen Einstuß. Denn wem wird dargebracht? Nur allein dem allmächtigen Gotte, der durch den Opfertod des Sohnes versöhnt ward, nie einem Märtirer, Heiligen oder der seligsten Jungfrau. Der Priester nämlich küst den Altar, begrüßt das Bolf durch: der herr sei mit euch, und nach erhaltener Antwort: und mit deinem Geiste! thut er, wie der herr gelehrt hat, und bei Lucas! beschrieben steht. Er nimmt das ungesäuerte Brod, bringt es Gott dar, indem er es nach alter Opfers

<sup>1)</sup> XXII.

fitte gleichsam zeigend in die Sohe bebt, und betet bann feinen Segensspruch erstens nach Anleitung bes h. Paulus 1) für fich megen eigener Gunden, bann aber fur alle Umft eben ben, für alle Glaubigen überhaupt, lebendige fomobl ale Berftorbene, bag bas Opfer Allen gum Beile gereiche fur's emige Leben. Umen! Auf gleiche Weise mird auch ber Relch genommen, freuzweise gleich bem Brobe gefegnet, durch hebung in die bobe bargebracht, und wieder ein Segensspruch gesprochen fur bas Beil ber gangen Belt, damit fur feinen bas Blut bes Beilandes verloren fei. hiebei bemerte man, daß ber Wein des Relches mit Baffer vermischt wird. Fur diese Mischung konnnen allerlei Brunde angeführt merben; erstens daß fie eine allgemeine subliche Sitte ift, zweitens bag grade bei ben Opfern bie Beiden ungemischten Wein brauchten. Die besten Grunde aber führt ber farthagische Bischof Cpprianus an, ber im 3. 258 ben Martirertod ftarb, und in feinem breiundsechgiaften Briefe 2) die Gebrauche bes Offertoriums auseinan-Er zeigt, wie "nichts gethan werben foll, als mas ber Berr felbst gethan am Tage ber ungefauerten Brobe. Der herr habe auch ben Wein mit Waffer gemischt, und fo wie ber Bein bas Blut Chrifti bedeute, fo bedeute bas Waffer das Bolf, das mit Chrifto vereiniget merden Bein ohne Baffer fei baher ber Beiland ohne feine glaubige Gemeinde, Waffer ohne Wein bas Bolf ohne feinen Beiland, und eben in ber Mifchung beider bestehe bas himmlische Geheimniß. Schließlich erinnern wir noch baran, baß aus ber durchbohrten Seite bes Beilandes nach Johannes 3) ja Blut und Waffer floß, und es ja ber Beiland felbst ift, ber bem Bater als Guhnopfer burch die Saude bes Priefters fich barbringt.

<sup>1)</sup> Deb. VII. 27.

<sup>2)</sup> ad Caec.

<sup>3)</sup> XIX. 34.

#### S. 18. Raucherung.

Bur Opferhandlung ber Darbringung gehört auch noch bie Raucherung. Rämlich nach dem Gebete über den Relch, an welches sich andere herzerhebende auschließen, beginnt die Räncherung, schon durch das Ende des Gebetes eingeleitet, das nach der Darstellung der Apokalypse und den Vorschriften bei Moses gebildet ist. Der Priester nimmt das Rauchfaß, schwingt es dreimal (zur Ehren der Dreieinigkeit) und stets in Kreuzesgestalt über dem Opferbrod und dem Opferweine, und spricht unter andern ganz in hebrässchem Geiste abgesaßten Gebeten: "dieses Weihrauchopfer steige zu dir empor, o Herr! und nieder steige zu uns deine Barmherzigkeit!

Was bedeutet aber die Raucherung? Das Rauchopfer, Thymiama genannt, sogar bei den Heiden gebrauchlich, ist bas ausschließliche Zeichen ber Berehrung Gottes und gleichfam eine andere Art Gebet ber Anbetung. Mofes giebt im zweiten Buche 1) die Unweisungen über den Rauchaltar und aber die Bereitung des Ranchwerkes, und der ganze alte Bund ist voll vom Rauchopfer. Rauchwerk ist dem Herrn angenehm, und barum fagt David im Pfalm: "lag mein Gebet bir angenehm fein, wie Rauchwert!" Diese althebraische Unficht ging nun vollständig auf bas Christenthum über, und zwar um fo mehr, als die Weiffagung bei Malachias 2), die wir ichon mehrmals anführten: "und an allen Orten foll meinem Namen geräuchert und ein reines Opfer bargebracht merben," nicht nur auf das Megopfer stets bezogen, sondern auch eben barum buchstäblich in ihm befolgt murbe. folcher Ansicht begreift man nun leicht, wenn Johannes in feiner Offenbarung 3) fagt: "Rauchwerke find die Bebete ber Beiligen" "ober wenn bie brei Beifen aus Morgenland bem neugebornen Seilande unter andern Gaben ber Unbe-

<sup>1) 30.</sup> 

<sup>2) 1. 11.</sup> 

<sup>3)</sup> V. 8.

tung auch Weihrauch barbringen, bas nur bei ben Opfern im Tempel zu Jerusalem gebraucht mart. In bemfelben Beiste ist auch die herrliche Beschreibung des Gesichtes in ber Offenbarung, wo ') es heißt: "und ein anderer Engel fam und trat vor ben Opferaltar, haltend bas golbene Ranch fag, und gegeben mar ihm viel Rauch mert, es barzubringen bei den Gebeten aller Beiligen auf dem goldenen Opferaltare vor bem Throne. Und auf stieg ber Rauch bes Rauchwerkes mit den Gebeten ber Beiligen aus ben Sanben bes Engels vor bas Angesicht (eranior) Gottes. Und es nahm ber Engel bas Rauchfaß, fullte es mit Reuer u. f. m." - Unwillfurlich muß Jedem hiebei ber Brauch in ber Deffe einfallen. Go feben wir bas Rauchern in ber althebraifchen Sitte begrundet, und jum Zeichen ber Anbetung in bas Chris steuthum übergegangen. Db bas Rauchern aber urfprunglich ober überall ber Kall mar, ift zweifelhaft. nige biefe auch bei ben Beiben gewöhnliche Gitte bes Raucherns nicht annahmen, zeigt wenigstens Tertullian in feis ner 2) Bertheibigungsschrift, indem er fagt: wir Christen taufen teinen Weihrauch. Jedoch ift Die Stelle in ihrem Busammenhange und 3mede bunkel, indem berfelbe Schrifts fteller unmittelbar nach ben Worten: "wir taufen feinen Beihrauch (mahricheinlich jur Unraucherung ber Gogenbilber)" aleich hinzusett. daß bennoch die Christen viel Weihrauch gebrauchen und zwar mehr und zu theureren Preisen, als bie Seiben, fo bag alfo bas Zeugniß fich felbst wieber aufhebt.

# S. 19. Raucherung der Gemeinschaft.

Was in dem MeBopfer geschieht, geschieht in und für die Gemeinde, und in dieser Gemeinschaft sind nicht allein um den Altar die Gläubigen der Gegenwart, die Lebendigen einbegriffen, sondern auch gemäß der frühern Darstellung alle diejenigen, die voreinst in der Gemeinschaft der Lebens

<sup>1)</sup> VIII. 3.

<sup>23</sup> Apol. 42.

digen waren, und nun dem herrn entschlafen find. Lettere find nach ber schonen troftlichen Unficht bes erften Chriftenthums feineswegs ausgeschieben, vielmehr bort, mobin alle Christen ftreben, in ber innigsten Gemeinschaft mit bem Berrn. Die Rirche nimmt nun auch, wie überall, fo auch bei bem Rauchern auf diese Allgenteinschaft flate Rudficht, und fo berauchert fie den Altar in Bezug auf den Seiland, ber unfer Altar und Opfer ift. Richt minder wird ber Opferpriefter nebst den anwesenden Prieftern angerauchert, Damit fie ein Bohlgeruch seien vor bem herrn, und daffelbe geschah in den frühern fleinern Gemeinden auch allen gaien, welche Sitte bei bem Großerwerden ber Rirche unstatthaft mard. Dafür geht ber Diakonus in großen Domen bei Sochmeffen, nachdem ihm bes Weihrauchfaß von bem Bischofe unter bem fconen Gebete : "ber herr entzunde in und bas Reuer feiner Liebe und bie Alamme feiner ewigen Inniafeit (charitatis)." übergeben worden, burch bie Sallen um ben hoben Chor, Die poreinst fur bas Bolt bestimmt maren, und theilt ber Gemeinde auf biefe Beise bie Gemeinschaft mit. Dabei veraift bie Rirche ber Bemeinschaft ber Beiligen nie, und finden fich Grabmaler ober Ueberrefte ber Beiligen auf bem Mege bes Diafonus, 3. B. in Coln Die Grabfiatte ber h. brei Ronige, fo werden auch biefe angerauchert.

## S. 20. Waschung ber hande.

Bur Darbringung gehört auch noch die Maschung ber Hande, die gleich nach der Raucherung folgt. Der Priester namlich, bisher mit der Weihe des Opfers beschäftigt, beginnt gleich nach der Raucherung die Hande zu waschen, und das seibe thaten in der ersten Christenheit, als Alle das Abendomahl nahmen, auch alle Manner der Gemeinde, jedoch nicht die Frauen, weil sie nicht gleich den Mannern das h. Brod mit eigenen Handen an faßten, wie später gezeigt werden wird. Dabei wird der schöne fünsundzwanstigste Pfalm passend gebetet: "Wasche nicht ich meine Hande unter den Unschuldigen, und beinen Opferaltar umgeben, o Herr,

damit ich hore bie Stimme beines Lobes (gleich wird von bem Lobliede der Prafation bie Rede fein) und erzählen mag von allen beinen Bundern u. f. w." - Daß bie Bafchung eine finnbilbliche Aufforderung ift, mit reinen Sanden bas Opfer ju vollbringen, alfo eine Mahnung an die Schuld = und Sundenbewußten, liegt am Tage, und felbst bie Beiden hats ten bei ihren Opfern biefen Gebrauch. Einige aber fuchen barin andere Deutungen, 3. B. Anspielungen auf bas Sandes maschen bes Vilatus und bergleichen. Wir befassen und nicht mit folden Ginfallen, burfen aber ben h. Eprillus nicht übergeben, ber, im 3.350 Bifchof, von Jerufalem in feinem Berte für Lehrlinge und Gemeihte bas Alterthum biefes Defigebrauches bezeugt. Er 1) fest auseinander, wie jeder Blaubige oft gesehen, bag ber Diaton bem Opferer und ben Prieftern um den Altar Baffer über bie Sande gieße. geschehe aber nicht, um vom Schmute ju faubern, fondern gur Mahnung, rein in Unichuld gewaschene Sande zum Simmel zu erheben und mit gereinigten Bergen bem Altar zu naben, ben allerdings ber Priester seit bem Beginne bes Opfers nicht mebr verläßt.

Nach ber Waschung folgt bas Schlußgebet ber Darbringung als ersten Opferhandlung. Dieses lautet: "nimm an, o heilige Dreifaltigkeit, bas Opfer, welches wir bir barbring en wegen bes Gebächtnisses des Leidens der Auferstehung und der Himmelfahrt unseres Herrn Jesu Ehristi u. s. w." Dann bereitet man sich zur zweiten Opferhandlung, indem der Bischof den Bersammelten zuruft: Orate, Fratres b. i. betet ihr Brüder! Die Gemeinde (jest ihre Bertreter), eines Geistes mit dem Borsteher, erwiedert diese Aussorberung durch die Antwort: "aufnchmen moge der Herr das Opfer aus deinen Hans den zum Lobe und zur Berherrlichung seines Namens, auch zu unferm Heile und zum Borstheil der ganzen heiligen Kirche. Amen! Hiemit

<sup>1)</sup> Catech. Mystagog. 5.

ist die erste Opferhandlung der Darbringung oder das Ofsfertorium geschlossen, und es beginnt der zweite Theil der Wesse, indem man zur zweiten heiligen Opferhandlung sich vorbereitet, nämlich zur Wandlung des Opfers nach der Borschrift des Heilandes: thuet wie ich gethan!

S. 21. Einleitung ber zweiten Opferhandlung, Prafation.

Sehr lebendig leuchtet noch ber Beift ber alten Rirche aus dem hervor, mas jett folat. Auf Die feierlichste Beise wird namlich die zweite Opferhandlung durch ein Jubel- und Danklied eingeleitet, bas ichon baburch allein hochst mertwurdig ift, weil es alter als alle jetige Tonfunft und Befangmeise, nebst einigen Untiphonen, bas einzige ift, mas wir noch von ber Mufif ber Alten ubrig haben. Jedoch biese Bemertung nur beilaufig, fo wie auch, bag bas unmittelbar porhergehende Gebet, das der Priefter leife fur fich fpricht, Sefreta, bas ift geheimes Bebet, genannt wirb. Diefes Dant. und Jubellied ist eine Aufforderung an die Gemeinde, Gott ben breimal heiligen zu loben, heißt gewöhnlich Prafation, bei ben Griechen Prologos, und gehort ju ben Feier = und Dankgebeten, Die ber Apostel Paulus Probeuchai 1) nennen wurde. Dag biese Prafation burchaus alt und avostolisch. erleibet feinen 3meifel. Paulus beutet sie bunfel an, ber Martirer Justinus 2) offenbarer, bei Irenaus ebenfalls im

<sup>1)</sup> Bir fassen nämlich προςευχαί im Gegensaße zu δεήσεις. Der Grieche würde nämlich sagen: ἐν τῷ προςεύχεσθαι ύμνοῦμεν, συμφωνοῦμεν, ἄπεστι δὲ τὸ δεῖσθαί τινος. 'Allerdings könnte man die Präsation auch zu den εὐχαριστίαι rechnen, da sie mit εὐχαριστώμεν (gratias agamus) ansängt. Allein und scheint nach der allsirchlichen Geheimsprache das Bort εὐχαριστίαι vorzüglich auf die spätern Gebete beim Abendmahle (εὐχαριστία) zu gehen. Daß übrigens προςευχαί und εὐχαριστίαι nache verwandt ineinderspielen, begreist Jeder, und sie können um so leichter verwechselt werden, als die unbestimmten Borte ja vorzüglich wegen der Heiden gewählt wurden.

<sup>2)</sup> P. 98. edxapioritas. Rur betrachte man genau die Stelle im Bu- fammenbange.

zweiten Jahrhundert 1) werden sogar die Worte 2) anges sührt, und bei Cyprianus und andern 3) Kirchenvätern, tritt sie ganz klar hervor. Jedoch da sie die Präfation selbst erskart, so bedarf es keiner weitern Anmerkungen, und wir wolslen sie einfach hersetzen. Sie lautet wie folgt:

Priefter: (fußt ben Altar) ber herr fei mit Euch! Bei biefem Gruße wendet ber Priefter fich nicht, wie fonft, jum Bolte, sondern bleibt ins Gebet verfentt in feiner Stellung.

Bolf, und mit beinem Beifte!

Pr. Rach oben eure herzen, b. h. won allem Groischen und irdischen Gedanken euch losgerungen!

Bolf. Wir haben fie erhoben jum herrn.

Pr. Dann laffet une Dant fagen bem herrn unferm Gotte!

Bolf. Das ift murbig und gerecht.

Priester. Ja mahrlich, murbig nnd gerecht ist es, billig und heilbringend, daß wir jederzeit und aller Orten dir Dank sagen, heiliger Herr, allmächtiger Bater, emiger Gott, durch Christum unsern Herrn. Durch ihn preisen die Engel beine Majestat, beten an die Herrschaften, erzittern die Mächte, und stimmen mit ein in den Preis mit einhelligem Jubel die Himsel und die Kräfte der Himmel und die seligen Seraphim. Mit diesen, bitten wir, gestatte, auch unsere Stimmen zu vereinen und so rusfen wir mit demuthgem Bekenntnisse.

So lautet die aus Schriftworten zusammengesetse Prafation, die jedoch nach Zeiten und Resten kleine Zusate und

<sup>1)</sup> Er ftarb im 3. 202 ben Märtirertob, mar ein Schüler des Bolpfars pus, Bifchofe von Smyrna und Schülere des Johannes, alfo gleichsam ein Zögling aus der Apostelzeit.

<sup>2) &</sup>quot;Ανω τὸν νοῦν (sursum corda.

<sup>3)</sup> Bona rer. liturg. II. 10.

Beränderungen gestattet. Es soll sich nach der Aussorderung die irdische Gemeinde gleichsam mit den Engeln des himmels vereinen, und dem Herrn des Alls ein gemeinsames Loblied anstimmen, welcher Gedanke auch im hundertachtundvierzigsten Pfalm so erhebend ausgedrückt ist. Erwähnten auch nicht Augustinus, Ambrosius, Epprianus, Shrysostomus, Eprillus und andere Bäter der ersten Jahrhunderte dieses Dankhymmus, der nicht wie die Epistel und das Evangelium Vorstrag, sondern eigentlicher alter Feiergesang ist, so der wiese schon die hebräsische Fassung, namentlich in Betreff der Engel, Herrschaften, Mächte, Kräfte und Seraphim ih für sein Alterthum. Der Priester besiehlt in ihm, um mit Sprillus 2) zu reden, und fordert die Gemeinde auf, das Herzur Stunde des heiligen Opfers zu Gott zu erheben, der seinen Sohn sandte, der sich zum Opfer brachte.

Die entspricht bie Gemeinde biefer Aufforberung ?

## S. 22. Das breimal Beilig (Sanktus).

Sie leistet ihr buchstäbliche Folge, und singt, wie in ben Gesichten bes Propheten Jesaias 3) bie Cherubim sangen, mit ihren Flügeln bas Ungesicht sich verbeckend vor bes Ewigen Herrlichkeit, und wie sie in der Offenbarung des h. Johannes 4) den Herrn preisen: Heilig, heilig, heilig ist der Herr der Heerschaaren (Sabaoth). Boll sind him mel und Erde beines Ruhms. Diese Worte sind aus dem Propheten Habakuf 5) nach dem achtzehnten Psalm und Jesaias. Die folgenden Worte bagegen sind aus den Evangelisten 6) entnommen, wo der Einzug des Heilandes

<sup>1)</sup> Unter dem Namen eines Dionysus Areopagita haben wir eine Schrift über die Engel. Er soll zu Athen im ersten Jahrhundert als Märtirer gestorben sein.

<sup>2)</sup> Catech, Myst. 5.

<sup>3)</sup> VI. 3.

<sup>4)</sup> IV. 8.

<sup>5)</sup> III. 3.

<sup>6)</sup> Matth. XXI. 9. Marc. XI. 9. 30h. XII. 13.

in Jerusalem beschrieben wird. Hosanna in ber Sohe! Gepriesen, ber da kommt im Namen bes Herrn, Hosanna in ber Hohe.

Die Bebeutung biefer Worte, bie den Bater und den Sohn preisen, in der dreimaligen Wiederholung des Heilig auch die Oreieinigkeit feiern, ist Jedem verständlich. Rur Hofanna ist zu erklären. Es ist ein hebräischer Judelruf nach errungenem Siege, und entspricht etwa unserm Bivat. Auch hier sieht man, wie dei Alleluja, Amen, Kyrie eleison, wie die Kirche das einmal Eingeführte, sogar Fremdwörter, unerschütterlich beibehielt, um ja der Nenderungslust kelnen Spielraum zu gestatten. Diesen Siegeszuruf der Bewohner Jernfalems wiederholt der Heiland selbst dei einer andern Geslegenheit 1), und man kann nicht umhin, an das Meßopfer zu gedenken, wenn der Herr selber spricht: ich sage en ch, nicht mehr werdet ihr mich sehen von jest, dis ihr etwa redet, gepriesen, der da kommt im Ramen des Herrn!

Bei den Griechen heißt das Sanktus Tribagion, wird von Cyrillus, Bafilius, Chrysoftomus und ahnlichen alten Batern oft angeführt, und hat natürlich daffelbe Alter, als die Prafation, der es als Antwort dient.

## S. 23. Beginn bes Ranons.

Die Prafation und das heilig bilden die Einleitung und ben Uebergang zur handlung des heiligsten Geheimnisses, welche, mit sammt den dabei gesprochenen Gebeten, seit der altesten Zeit Kanon heißt. Die handlung des heiligsten Geheimnisses in keine andere, als die Wandlung, durch welche das dargebracht e Opfer in den Leib und das Blut bes herrn verwandelt werden muß, ehe die dritte Opferhandlung eintreten, das heißt, das heilige Abendmahl genossen werden kann. An diesem Kanon nimmt aber das Bolt gar keinen Antheil, nahm ihn auch früher nur theilweise, wie

<sup>1)</sup> Matth. XXIII. 39.

wir sehen werden. Das Volk konnte überhaupt keinen Anstheil daran nehmen; denn hier ist eine Opserhandlung, die nur dem Opserpriester geziemt, und Einer ist nur Opserpriesser, der hei her heiland, den jest ein Sterblicher vertritt, um zu seinem Gedachtnisse zu thun, wie er den Aposteln und diese ihren Nachfolgern verordnet haben. Zwar bringen alle Gesmeindeglieder in alter Zeit dar, aber nur dem Opserpriesser. Dem Herrn kann nur der dazu besugte Priester dars bringen, weihen, opsern, überhaupt eine Opserhandlung seine solche ist die Wandlung) vollbringen. Allein vollbringt er die Opserhandlungen, und nicht einmal die untergeordneten Geistlichen dursen mitthätig sein, sondern die zwei Helser unterstüßen den Opserpriester blos im Gebete, wie einst Mosses in während des Kampses gegen Amalet im Gebete unsterstützt ward von Naron und Hur.

Bas bedeutet aber bas Bort Kanon? Es heifit bie Richtschnur, bas Winkelmaak. Wie ohne bieses ber Baumeister fein richtiges Gebaude aufführen fann, vielmehr in ben Wind baut, so fann auch ber Opferer fein gerechtes Opfer verrichten, wenn er ben Ranon ber Wandlung nicht buchstäblich und unverletzlich beobachtet. Ranon erhielt baber balb ben Begriff eines Gefetes, bas mefentlich, unumganglich, unabanderlich, nicht Auslaffung noch Umdeutung gulaßt, vielmehr nach ber Strenge bes Buchstabens festgehalten wer-Große Chrfurcht hatte baher die alte Chriftenheit vor dem Ranon, und er mar in einem besondern Buche, oft mit goldenen Buchstaben geschrieben, fur beffen Unverfalschte heit ber Archibiakon zu forgen hatte. Manches Rebenwerk war hie und ba nach Landessitte in ber Deffe anders; ber Ranon aber in Morgen= und Abendland fich gleich, bis auf's Mort, versteht fich in der hauptsache und Befenheit. Manches fonute noch jest in ber Meffe burch einen gemeinschaftlichen Beschluß ber Rirche umgestaltet werden; an ben Ranon aber durfte felbst die Rirche nicht ruhren, ohne sich

<sup>1)</sup> Mof. II. 16. 10.

zu zerstören; benn ber Kanon ist eingefett von bem Deislande seinse fande felbst, eingeführt von den Aposteln, und wurde jederszeit dem göttlichen Worte gleich geachtet, bei welchem ebenfalls keiner zu Beränderungen befugt ist. Der Priester betet ihn mit ausgestreckten Urmen, um dem Erlöser am Kreuze ähnlicher zu sein, dessen Person er ja bei dem unblutigen Opfer darstellt. Er zerfällt in drei Theile:

erstens in die Gebete vor der Wandlung (Konsesfration);

3 weitens in die geheimnifreiche handlung ber Band- lung ;

brittens in bie Nachgebete bis zum Bater unfer.

S. 24. Gebete von der Wandlung, Diptychen.

Diese Gebete vor ber Wandlung betreffen erstens bas bevorstehende Opfer, bann ben Frieden und die Ginigkeit ber Rirche, nicht minder geiftliches und weltliches Dberhaupt, fur welche zu beten nach Paulus jeber Chrift verpfliche tet ift, und endlich alle Rechtglaubigen. Auch wurden nach Dieronnmus jum Ezechiel die Ramen berienigen Mitglieder ber Gemeinde im Gebete genannt, bie mit bargebracht hatten. Daß biese Sitte bei und nicht mehr ausführbar mare, felbst wenn die alte Darbringungsweise noch bestehen fonnte, bebarf feiner Erorterung. Auch hatte biefes Ablesen ber Ras men icon fruhe feine Rachtheile; benn berfelbe Sieronymus flagt ichon barüber, bag manche Glaubige weniger burch Frommigfeit als burch Stolz und Citeffeit aus feiner andern Urfache (wahrscheinlich reichere Gaben) barbrachten, als um ihre Ramen offentlich ablesen zu horen, und so vor ben Uebrigen ju prunken. Bum 3mede biefes Borlefens maren bie Namen auf Diptychen geschrieben, welchen Ausbrud wir am beutlichsten burch einen zusammengefalteten Bogen Papier ober Vergament überfeten. Diefe Diptychen maren alfo bie Bemeindelisten, beren naturlich die alte Rirche schon wegen ber Beiden nicht entbehren fonnte. Wurde Jemand Chrift, bas heißt, getauft, fo gab er feinen Namen unferm Berrn Jefus

Chriffus, wie der gewöhnliche Ausbruck war, und wurde in die Liste eingeschrieben. Starb er, so kam er auf die Diptyden den der Geschiedenen, also Todtenlisten, und wurde Jemand ansgeschlossen, so wurde sein Name einfach in den Diptychen gelöscht, die noch in dem Mittelalter bei den Griechen 'derwähnt werden, aber natürlich auch schon sich umgestalten mußten; denn wie ware in einer tausendjährigen Gemeinde auch nur die Borlesung der Todtenliste, die Lebendigen zu versschweigen, möglich? So viel von den Diptychen.

Ueberhaupt ermahnte die alte Rirche auch ber Wohlthas ter im Bebete, gemaß ben Worten ber Schrift 2): "wir erinnern und alfo zu jeber Zeit unablaffig eurer bei Reften und sonstigen giemenden Tagen, an welchen wir Opfer barbringen, und in ben Gebeten, fo wie es fich ziemt und gebuhrt, ber Bruber zu gebenken." Wenn baber jest ein Glaubiger eine Meffe fur ein besonderes Unliegen gelesen municht, und somit ein Darbringender nach altester Rirchensitte wird, w schaltet bie Rirche nach altehrmurbigem Brauche hier feinen Ramen ein, und bittet fur bas Beil bes Darbringers und feiner Angehörigen. Wie aber ichon oft bemerkt worden, die Rirche veraift nie, daß fie ein lebendiges Ganzes ift, und auch bie Beiligen und Martirer im himmel mit zur Gemeinschaft Ihrer wird barum auch in einem Go in Christo gehoren. bete gebacht, bas fein hohes Alterthum ichon burch bie Ramen ber romischen h. Papste: Petrus (farb 65), Linus (ft. 75), Cletus (ft. 89), Clemens (ft. 100) und die Ramen einis ger romischen Martirer, wie Laurentius und Chrysogonus u. f. w. befundet , die voreinst vielberühmt , jest kaum ben Belehrten genau befannt find. Es ift flar, bag biefe Ras men sowohl ben Ort, ale auch die ungefahre Zeit andeuten, in welcher biefes Bebet entstanden ift. Ebenfowenig brauchen wir die frubere Bemerfung zu wiederholen, daß jebe

Διπτύχων ἐξῆρε Theophan. Chron. p. 206. vgl. 209. 240. 243.
 255. 258, 351. Cedren. II. p. 335.

<sup>2)</sup> Machab. I. 12. 11.

Rirche ihre eigenen Martirer hatte (bem feine mar unverslett burch bas verfolgenbe Seibenthum burchgekommen), also an andern Orten andere Ramen eingeschaltet sein konnten.

(Schluß folgt.)

# Meber Verbrechen als Chehindernifg.

Dom Domkapitular Dr. München in Köln. (Kortfepung.)

2. Ueber Beftrafung bes Gattenmorbes.

S. 15. Die Gesetze über Bestrafung des Gattenmordes burfen wir hier nicht übergehen, schon weil man vermuthen kann und behauptet wird, sie hatten auf die Bildung unserer Lehre Einfluß gehabt.

Das romische Recht nun zunächst verpont die Tobtungeines Menschen und auch, als Berwandtenmord, den Gattenmord mit dem Schwerdt, und enthält wegen dieses Berbrechens keine die Ehe betreffenden Bestimmungen 66).

In ben germanischen Nechten ift auf bas Berbrechen theils eine höhere Composition 67), theils Lobesstrafe gesetht 68), ebenfalls ohne eine bie Cheabschließung beschränkende Bestimmung.

Das alteste kirchliche Strafgesetz gegen ben Mord ist ber 21. Kanon bes anchrischen Concils von 314. Er schreibt lebenslängliche Buße vor und erwähnt ber Ehe nicht 69).

Erst vom 8. Ih. an kennen wir Strafgesete, welche zugleich bas Berbot ber Ehe wegen Tobtung überhaupt und wegen Gattenmorbes insbesondere erwähnen.

<sup>66)</sup> fr. 3. \$.5 D. ad leg. Cornel. de siccar. (48.8.), coll. fr. 1. fr. 9. pr. und \$.1. D. ad leg. Pomp. de siccar. (48.9.) Edict. Theodor. cap. 99.

<sup>67)</sup> So n. M. Lex Sal. tit. 44, cap. 1. Lex Ripuar. tit. 7. Lex Alemann. tit. 40 and 49.

<sup>68)</sup> Lex Burgund. tit. 2. cap. 1. Lex Wisigoth. lib. 6. tit, 5. cap. 12.

<sup>69)</sup> Conc. Ancyr. a. 314, can. 21. Hard. tom. 1. pag. 270.

Chriffus, wie ber gewöhnliche Ausbruck mar, und wurde in Die Lifte eingeschrieben. Starb er, fo fam er auf Die Diptychen ber Geschiedenen, alfo Tobtenliften, und murbe Semand ansaeschlossen, so murbe fein Name einfach in den Diptychen geloicht. Die noch in dem Mittelalter bei den Griechen 1) ermahnt werben, aber naturlich auch schon sich umgestalten mußten : benn wie mare in einer taufenbiahrigen Bemeinde auch nur die Borlesung ber Todtenliste, Die Lebendigen zu ver-

schweigen, moglich? Go viel von ben Diptychen.

Ueberhaupt ermahnte die alte Kirche auch der Wohlthater im Bebete, gemaß ben Worten ber Schrift 2): "wir erinnern und also zu jeber Zeit unablaffig eurer bei Reften und fonstigen giemenden Tagen, an welchen wir Opfer barbringen, und in den Gebeten, fo wie es fich giemt und gebuhrt, ber Bruber zu gebenfen." Wenn baber jest ein Glaubiger eine Deffe fur ein befonderes Unliegen gelesen municht, und fomit ein Darbringender nach altester Rirhensitte wird, fo schaltet die Rirche nach altehrmurdigem Brauche hier feinen Ramen ein, und bittet fur bas Beil bes Darbringers und feiner Angehörigen. Wie aber ichon oft bemerkt worden, bie Rirche vergift nie, daß fie ein lebendiges Banges ift, und auch bie Beiligen und Martirer im himmel mit zur Gemeinschaft in Christo gehoren. Ihrer wird barum auch in einem Ge bete gebacht, bas fein hohes Alterthum ichon burch bie Ramen ber romischen h. Papfte: Petrus (farb 65), Linus (ft. 75), Cletus (ft. 89), Clemens (ft. 100) und die Ramen einis ger romischen Martirer, wie Laurentius und Chrosogonus u. f. w. bekundet , die voreinst vielberuhmt , jest kaum ben Belehrten genau befannt find. Es ift flar, bag biefe Ramen fowohl ben Ort, als auch die ungefähre Zeit andeuten, in welcher biefes Gebet entstanden ift. Ebensomenia braus chen wir die frühere Bemerfung zu wiederholen. daß jede

<sup>1)</sup> Διπτύχων εξήρε Theophan. Chron. p. 206. vgl. 209. 240. 243. 255. 258, 351. Cedren. II. p. 335,

<sup>2)</sup> Machab. I. 12. 11.

zweiten Jahrhundert 1) werden sogar die Worte 2) angeführt, und bei Cyprianus und andern 3) Kirchenvätern, tritt sie ganz klar hervor. Jedoch da sie die Präfation selbst erklart, so bedarf es keiner weitern Anmerkungen, und wir wollen sie einfach hersetzen. Sie lautet wie folgt:

Priefter: (fußt ben Altar) ber herr fei mit Euch! Bei biefem Gruße wendet ber Priefter fich nicht, wie sonft, jum Bolte, sondern bleibt ins Gebet versenkt in feiner Stellung.

Bolf, und mit beinem Beifte!

Pr. Rach oben eure herzen, b. h. won allem Irbischen und irdischen Gebanken euch losgerungen!

Bolf. Bir haben fie erhoben jum herrn.

Pr. Dann laffet und Dank fagen bem herrn unferm Gotte!

Bolf. Das ift murbig und gerecht.

Priefter. Ja wahrlich, wurdig nnb gerecht ift es, billig und heilbringend, daß wir jederzeit und aller Orten bir Dank fagen, heiliger Herr, allmächtiger Bater, emiger Gott, burch Christum unsern herrn. Durch ihn preisen bie Engel beine Majestat, beten an die herrschaften, erzittern die Mächte, und stimmen mit ein in den Preis mit einhelligem Jubel die hims mel und die Kräfte der himmel und die feligen Seraphim. Mit diesen, bitten wir, gestatte, auch unsere Stimmen zu vereinen und so rusfen wir mit demuthgem Bekenntniffe.

So lautet die aus Schriftworten zusammengesete Prafation, die jedoch nach Zeiten und Festen kleine Zufate und

<sup>1)</sup> Er ftarb im 3. 202 ben Martirertob, mar ein Schüler bes Polyfars pus, Bifchofe von Smyrna und Schülers bes Johannes, alfo gleichsam ein Zögling aus ber Apostelzeit.

<sup>2) &</sup>quot;Avw tov vouv (sursum corda.

<sup>3)</sup> Bona rer. liturg. II. 10.

- S. 16. Das erste dieser Urt ist das sinste Kapitel im Rapitulare Pipins von 752. Es unterwirst das Cheweiß, das sich der Theilnahme an dem Mordversuche gegen den Mann schuldig gemacht, außerdem, daß es verstoßen werden kann, der Buße, und versagt ihm alle Hossung auf eine Che. "Si qua mulier," heißt es, "mortem viri sui cum aliis hominidus consiliavit, et ipse vir ipsius hominem se desendende deciderit et hoc produre potest, ille vir potest ipsam uxorem dimittere, et si voluerit, aliam accipiat. Ipsa autem insidiatrix, poenitentiae sudacta, absque spe coniugü maneat""). Nach dieser Sasbildung muß das Cheverbot als mit der Buße im Zusammenhange stehend und davon abhängig gedacht werden und ist nicht als eine selbstständige Strafe anzusehen.
- S. 17. Eine zweite Stelle, worin das Cheverbot als ein geltendes und bekanntes vorausgesetzt und auf einen speciellen Fall zur Anwendung gebracht wird, hat Gratian in c. 8. C. 33. Q.24. dem Papste Stephan V. († 817) beisgelegt; sie muß aber Paulinus, Patriarchen von Aquileja (c. a. 794), zugeschrieben werden 71).

Uistulph hatte sein Weib wegen Berbachtes ermordet. Paulinus halt ihm die Größe seines Verbrechens eindringlich vor und stellt ihm zu dessen Suhnung die Wahl: entweder die Welt zu verlassen und in ein Kloster zu gehen, oder aber, was beschwerlicher sei, lebenslänglich öffentliche Buße zu thun. Unter den Bußwerken, welche er ihm, Falls er Letteres wählte, vorhält, ist auch lebenslängliche Ehelosisseit angesührt: "uxorem," sagt er, "nunquam ducere, concubinam non habere, nec adulterium committere audeas: in dalneo nunquam laveris, in conviviis laetantium nunquam te

<sup>70)</sup> Capitula data apud Vermeriam, cap. 5. F. Walter I. c. tom. 2. par. 1. pag. 33. Hard. tom. 3. pag. 1989, wo jedoch can. 5. der leste Sas: Ipsa autem etc., wie in c. 6. C. 31. Q 1. nicht vorsteumt, obgleich ihn Regino lib. 2. cap. 18. hat.

<sup>71)</sup> Cfr. Böhmer ad h. c. Berrard. tom. II. par. II. pag. 304.

misceas." Hier zeigt sich ber Zusammenhang bes Berbotes mit ber Buse noch bestimmter.

S. 18. Das 3. Kapitel des Wormser Kapitulare von 829 unter Ludwig dem Frommen: "Quicunque propria uxore derelicta, vel sine causa interfecta, aliam duxerit uxorem, armis depositis publicam agat, poenitentiam. Et si contumax fuerit, comprehendatur a comite et ferro vinciatur, et in custodia mittatur, donec res ad nostram notitiam deducatur 4 72). bezeugt bie Geltung bes allgemeinen Berbotes ber Ehe bes Gattenmorbers. Es scharft baffelbe baburch , bag es ausbrudlich die forperliche Saft, bis ber Raifer felbst über ben Rall erkannt hatte, anordnet. Gine neue Borfchrift enthalt es nicht, sondern nur eine specielle Erinnerung an bereits Bestehendes. Denn bieses ganze Rapitulare enthalt nur eine zelne Weisungen fur die faiserlichen Missi auf vorgangige Anfragen 13). Dipin hatte bie Theilnahme an bem Mords versuche gegen ben Gatten mit biefer Strafe belegt (6. 16). was vermuthen lagt, daß der Gattenmord felbft menigftens eben so strenge verpont mar; ein besonderes Reichsgeset hierüber besitzen wir jedoch nicht mehr, ein folches war übris gens nach ber Berfassung auch nicht nothwendig.

S. 19. Das mainzer Provincial : Coucil, welches auf Befehl Ludwigs bes Deutschen 847 zusammengetreten war, brachte bas Berbot ber She im 20. Kanon 74), unter Berufung

<sup>72)</sup> Capitul. Worm. a. 829 cap. 3. F. Walter l. c. tom. 2, par. 1. pag. 385. Hard. tom 4. pag. 1286. Das c. 7. C. 33. Q. 2., welches Gratian bem "Pius Papa" zuschreibt, ist nichts Anderes, als dieses Rapitel mit Interpolationen der bekannten Art.

<sup>73) &</sup>quot;Haec sunt capitula, quae propter interrogationem aliquorum Missorum considerata et scripta vel ordinata sunt." F. Bolter a. a. D. pag. 837.

<sup>74)</sup> Conc. Mogunt. a. 847. c. 20. Hard. tom. 5. pag. 11: "Parricidium autem quam sit detestabile crimen, in iudicio facto inter Cain et Abel fratrem suum Dominus ostendit ipse, cum ad Cain parricidam ait: maledictus eris super terram, quae aperuit os suum et suscepit sanguinem fratris tui de manu

auf die Kanones, auf alle Berwandtenmarder zur Answendung und beschloß zugleich die Anordnung, daß diese Berbrecher an einem Orte untergebracht und dort einer strengen Buße unterworfen werden sollten. Hier ist also der kirchliche Ursprung des Seheverbotes ausdrücklich bezeugt. Sein Zusammenhaug mit der Buße ergibt sich schon aus den vorgelegten Stellen; nur ist noch bemerklich zu machen, daß neben der allgemeinen Erwähnung der Buße das Eheverbot noch besonders hervorgehoben wird.

\$. 20. Rudolf, Erzbischof von Brügges in Frankreich, hatte den Papst Rikolaus über verschiedene Punkte, insbessondere auch über die Behandlung der Gattenmörder, um Rath gefragt. Er antwortete ihm (c. a. 865) im 6. Kanon: solche seien überhaupt wie die Mörder zu behandeln und der Buße zu unterwerfen; fügte jedoch ebenfalls ganz speciell bei: "Quidus coniugium penitus denegatur, exceptis adolescentidus, de quidus beati Leonis vigesimaquinta decretalium regula, immo indulgentia observanda" 75). Die hier erwähnte Regel ist Leo's Antwort (443) auf die 13. Anfrage des

tua: cum operatus fueris eam, non dabit tibi fructus suos: vagus et profugus eris super terram. In quo etiam posuit signum, hoc est, ut tremens et gemens profugus semper viveret, nec auderet sedes habere quietas. Sed quia in modernis temporibus parricidae profugi currunt per diversa et variis vitiis atque gulae illecebris deserviunt, melius nobis videtur, ut in uno loco manentes poenitentia districta semetipsos castigent, si forte a Domini bonitate indulgentiam facinoris sui percipere mereantur. Non enim eis licebit ultra militiae cingulum sumere et nuptiis vel coniugiis copulari, quia sacri canones hoc eis non consentiunt " - hier fann sich cap. 71. lib. 6. Capitul. anschließen: "De incestuosis et parricidis, ut canonice coerceantur; sicut de illo judicatum est, qui materterae suae filiam stupravit, ut coniugium ultra non repetat et militiae cingulum derelinquat, et ut monasterium petat, aut si foris remanere voluerit; tempora poenitentiae secundum canones pleniter exsolvat."

<sup>75)</sup> Hard. tom. 5. pag. 343. c. 5. C. 33. Q. 2.

Rusticus, Bischofes von Narbonne 75 \*), daß junge Leute welche nach vollendeter Bufizeit wegen Unenthaltsamfeit beis rathen, nur als einer verzeihlichen Sandlung schuldig anzus sehen (rem videtur secisse venialem). Diefe Rachficht fett eine beendigte, alfo auf eine bestimmte Beit, mithin wegen eines minder schweren Bergebens auferlegte Buge voraus; und Papft Nitolaus wendet fie auf Gattenmorber, welche nach ben Rirchenvorschriften lebenslänglich bugen follten, an und gibt ihr baburch eine großere Ausbehnung. Aus Diefer Anwendung entnehmen wir nun, bag bas Cheverbot fich aus ben Buggesetten ableiten und daß man in ber Uebertretung biefes Berbotes burch Cheabschliegung nur eine mehr oder minder ftrafbare handlung, nicht aber ein an fich unrechtmäßiges und ungiltiges Beschäft erblicke. Schreiben an Rhotaldus, Bifchof von Strafburg (c. a. 862.), hatte er bie Bufe eines Muttermorders auf 7 Jahre beschrankt und ihm die ebeliche Gemeinschaft ausbrucklich gestattet ("A propria quidem ac legitima coniuge non separetur, ne in fornicationis voraginem corruat" c. 15. C. 33. Q. 2.).

- S. 21. In demselben Th. wurden jene Strafbestimmungen für Deutschland durch die zu Worms und zu Tribur gehaltenen National-Concilien noch mehr gemildert.
  - 1. Das Wormser Concil (868) beschränfte 16) bie Zeit

<sup>75°)</sup> Responsiones Leonis Pap. ad inquisitiones Rustici Narbonensis. Inquis. XIII. Hard. tom. 1, pag 1763 c, 14, C, 33, Q. 2.

<sup>76)</sup> Concil. Wormat. a. 868. can. 30. (Hard, tom. 5, pag 741.):
"Statuimus, ut parricidae et fratricidae per unius anni curriculum ante fores basilicae orantes Domini clementiam perseverent. Completo autem anni curriculo, inducantur in ecclesiam; tamen inter audientes, usque dum unius anni spatium finiatur, stent, cum ad missarum solemnia et alia sacra audire officia venerint. His ita peractis, si poenitentiae fructus in eis conspicitur, corporis et sanguinis Domini nostri Iesu Christi participes fiant, ut desperantiae non indurentur caligine. Carnem non manducent omnibus diebus vitae illorum et iciunent usque ad nonam horam dici quotidie, exceptis

ber öffentlichen Buse auf zwei Jahre, überließ die Beschrankung ober Erweiterung der Zeit der Privatbusung dem Ermessen bes Bischofes und hob das Cheverbot auf.

- 2. Das Triburer Concil (895) behielt von der öffentslichen Buße gegen Mörder überhampt nur bei, daß der Büßer die ersten vierzig Tage und das nächstfolgende Jahr die Rirche nicht betreten duefte, beschränkte ebenfalls die Bußzeit, jedoch auf sieben Jahre, erließ über die Privatbüßungen ganz in's Einzelne gehende Bestimmungen 77) und that von der Ehe nur in sofern Meldung, als es die Beiwohnung in den ersten vierzig strengeren Bußtagen untersagte (ad nullam seminam, nec ad propriam uxorem his diedus misceatur).
- S. 22. Der in den vorgelegten Stellen hervortretende Zusammenhang des Cheverbotes mit den Bußgesetzen bestand aber nicht blos bei Bestrafung der Mörder, sondern war überhaupt durchlaufend. Denn es war Regel, daß nicht nur während, sondern auch nach schon vollen beter Buße Niemand eine Che eingehen durste 78). Da nun der

festis diebus et dominicis. Abstineant a vino, medone et cervisia mellita tres dies per hebdomadam. Arma gerere non audeant vel sumere, nisi contra paganos. Et ubicunque ire maluerint nullo vehiculo deducantur, sed pedestri more proficisci studeant. Tempus autem huius poenitentiae in episcoporum ponimus arbitria, ut secundum conversationem illorum aut extendere, vel minuere valeant. Ab uxoribus, si habuerint, non separentur, si autem non habuerint et se continere non valuerint, legitimas accipiant in coniugio feminas, ne in fornicationis voraginem incidere videantur. Et si finis vitae illorum venerit antequam duorum praedictorum annorum finiantur curricula, viaticum illis non negetur. Hier war das Edreiben des Papites Mitolaus von 862. (§. 20. c. 15. C. 33. Q. 2.) unvertennaar leitende Norm.

<sup>77)</sup> Conc. Tribur. a. 895. can. 54 — 58. Hard. tom. 6. pag. 455.

Syric. Pap. a. 385. epist 1. can. 5. (Hard. tom. 1. pag. 647.
 c. 12. C. 33. Q. 2.); conc. Arel. II. a. 452. can. 21. (Hard. tom. 2. pag. 774.) — Respon. Leon. a. 443 inquis. 13. (Hard. tom. 1. pag. 1762.); conc. Paris. II. a. 555. can. 5. (Hard.

Wörder lebenstänglich busten mußte, so folgte um so mehr von selbst, daß er mie heirathen konnte. Hingegen war es ebenfalls Regel, daß junge Leute aus Rücksicht auf Unentshaltsamkeit der öffentlichen Buse nicht unterworsen wurden <sup>79</sup>). Nur bei den empörenosten Berbrechen wurde das Eheverbot ausdrücklich hervorgehoben. Daher erklärt sich, warum gerade nur bei den Busten für Incest und Mord von dem Berbote besonders Weldung geschieht. Wenigstens seit dem 9. Jahrshundert inzwischen brachte man in Italien und Frankreich, (S. 20.) die allgemeine Ausnahme auch auf Mörder in Answendung und machte sie in Deutschland (S. 21.) zur Regel.

Pipin unterwarf die Theilnehmerin an dem Mordverssche der öffentlichen Buße (§. 16.), was Karl der Große auf alle öffentliche und verurtheilte Berbrecher ausdehnte, indem er verordnete <sup>80</sup>): "Ut qui publico crimine convicti sunt rei, publice iudicentur et publicam poenitentiam agant secundum canones." Wer sich aber der Buße nicht unterwarf, wurde durch den weltlichen Arm gezüchtigt <sup>81</sup>), wie das Wormser

tom. 3. pag. 338); conc. Barcin. a. 599. can. 4. (Ibid. pag. 538.); conc. Tolet. VI. a. 628. can. 7. (Ibid. pag. 604.); conc. Regioticin. a. 850, can. 9. (Hard. tom. 5. pag. 26.)

<sup>79)</sup> Respons. Leon. inquis. 13. cit. Conc. Agath. a. 506. can. 15. (Hard. tom. 2. pag. 1000.); conc. Aurel. III. a. 538. can. 24. (Hard. tom. pag. 1425.) conc. Tolet. VI. a. 638. can. 8. pr. (Hard. tom. 3. pag. 604.); conc. Meldens. a. 845. can. 69. (Hard.)

<sup>80)</sup> Capitul. I. a. 13. cap. 25. F. Balter l. c. tom. 2: par. 1. pag. 259.

<sup>81)</sup> Capit. lib. 2. cap. 43. "Incestuosi, parricidae, homicidae multi apud nos, proh. dolor! reperiuntur, sed aliqui ex illis sacerdotum nolunt admonitionibus aurem accommodare, volentes in pristinis perdurare criminibus, quos oportet per saecularis potentiae disciplinam a tam prava consuetudine coercere, qui per salutifera sacerdotum monita noluerunt revocari: quorum aliquos iam excommunicavimus, sed illi hoc parvipendentes in iisdem perdurarunt criminibus."

Sapitulare voranssett (S. 18.), was namentlich von Bermandtenmördern galt. Diese Bußen nun konnten in det Regel, wie vor 82), so nach Karl dem Großen nur auf die germanischen Stämme Anwendung sinden, bei welchen das Berbrechen nicht mit der Todesstrafe verpont war (S. 15. Note 67.), indem Jeder auch im Criminalrechte nach seinem Rechte beurtheilt und bestraft wurde 83); doch sinden wir die Bestrafung der Mörder im 9. Jahrhundert in Deutschland allgemein der Kirche überwiesen (S. 18. 19. 21.).

# 4. Lehre ber Rechtsbucher unmittelbar vor Gratian.

S. 23. In Diesem unbestimmten Zustande (S. 14. 20. 21.) fanden die Sammler ber Ranones im 10. bis 12. Jahr-

<sup>82)</sup> hierauf bezieht fich ber 31. Ranon bes Burgundifchen Concile von Reng (conc. Epaonens. a. 5. 517. Hard. tom 2. pag. 1051.); "De poenitentia homicidarum, qui saeculi leges evaserint, hoc summa reverentia de eis inter nos placuit observari, quod ancyritani canones decreverunt " Das burgundische Recht bestrafte das Berbrechen mit dem Tode (S. 15, Rote 68). Daber ift Die Bufe als rein firchliche und mit Behutfamteit anzuwendende Strafe (inter nos) behandelt, weil die Rirche ein größeres Intereffe baran hatte, den Schuldigen dem Tode ju entziehen und fittlich ju beffern, als ihn der Gefahr der Bestrafung auszusegen. Dierhin gehört auch der 28. Ran. des 4. Orleans'ichen Concile (conc. Aurel. IV. a. 541. Hard. tom. 2. pag. 1439): "Quisquis homicidium voluntate commiserit, ita ut occidere audeat innocentem, si a principibus aut a parentibus, quacunque re se reddiderit absolutum pro modo poenitentiae distringendus in sacerdotis potestate consistat." In den Diocesen der dort versammelten Bischofe mohnten Westgothen und Romer neben andern Germanen. Das Angemeffenfte fur Alle mar, die Bugbeftimmung dem Driefter ju überlaffen, weil diefer aus den Umftanden ermeffen tonnte, ob der Buger in Gefahr tommen mochte.

<sup>83)</sup> Capitul Aquisgr. a 789. cap. 65 (F. Balter 1. c. tom. 2 par. 1. pag. 93. Capitul. lib. 3. cap. 89). Capitul. 4. a. 806. cap. 5. (Ibid pag. 223'und theilweise in Capitul. lib. 5. cap. 241).

hundert die Lehre über unsere Fragen. Sie versuchten es nicht, Bestimmtheit und Einheit hineinzubringen, trugen jedoch zu ihrer fernern Entwickelung bei.

- 1. Regino († 915) hat zwar a) lib. 2. cap. 28. und 29. den 20. Kan. des mainzer Concils mit dem Cheverdote (\$. 19.) aufgenommen, ihm aber b) cap. 27 den 30. wormsfer, und cap. 6. bis 9. die triburer Kanones (\$. 21.) vorsausgeschieft und dann c) cap. 236 den 69. meldensischen (\$. 10.), und cap. 237 den triburer Kanon (\$. 12.) folgen lassen.
- 2. Burch ard († 1025) hat ebenso a) lib. 6. cap. 35 bas Cheverbot mit bem 20. mainzer Kanon (§. 19.) aufge-nommen, ihm aber b) cap. 34. ben 30. wormser und cap. 1. bis 5. die triburer Kanones (§. 21.) voraufgehen lassen und c) lib. 9. cap. 65. ben 69. melbenser (§. 10.) und cap. 66. ben 40. wie cap. 74. den 51. triburer Kanon (§. 12.) nachegeschickt.
- 3. Ivo († 1115) hat a) in Part. 8. cap. 10. (und Pannor. lib. 6. cap. 45.) durch die Aufnahme der Stelle aus den Werken des h. Augustinus (§. 8.) vermuthlich die Regel aufstellen wollen, daß der Ehebrecher nach dem Tode des eisnen Ehetheiles die Mitschuldige zum Weibe nehmen durfe. Als Ausnahmen hiervon schlossen sich d) in cap. 201. (und Pannor. lib. 7. cap. 5.) der 69. melbenser, c) in cap. 202. (und Pannor. lib. 7. cap. 9.) der 40. triburer und in cap. 211. (und Pannor. lib. 7. cap. 10.) der 51. triburer Kanon an; indessen d) in cap. 125. (und Pannor. lib. 7. cap. 15.) die mildere Borschrift des Papstes Rikolaus über die Behandslung der Gattenmörder (§. 20.) eine Stelle gefunden hatte, die andere über Verwandtenmörder aber, welche jene ergänzt, e) Part. 10. das cap. 137. nachtrug.

Durch ben Gebrauch bieser Sammlungen erhielt nun 1) ber 69. melbenser Kanon eine Geltung, die er früher nie hatte, und es fanden 2) neben demselben der 40. triburer Ranon und ferner 3) die triburer Kanones 54 bis 58. neben dem 30. wormser Kanon eine ausgebreitetere und um so

leichtere Anwendung über Deutschland hinaus, als ihnen die Lehre des Papstes Rifolaus (S. 20.) in Italien und Frankreich den Weg gebahnt und die Aufnahme vorbereitet hatte. Wie sich bei der Anwendung die Auslegung jener verschiedenen Stellen modificirt hat, läßt sich nicht nachweisen; es konnte aber nicht ausbleiben, daß ihre Combination zu dem Resultate führte: a) Ehebruch und b) Verwandtenmord für sich allein hindern die She nicht, c) die Buse währt nur 7 Jahre und macht d) die Ehe nicht ungultig.

Ueber bie Behandlung eines fpeziellen Kalles in Diefer Zeit, besigen wir noch genugend ausführliche Nachricht. Der Brudermorber Rainer hatte fich ber Buffe nur icheinbar unterworfen, ohne die übernommenen Werfe zu verrichten, und wollte gur zweiten Che ichreiten. Der Papit Greanr VII. ichrieb 1095 barüber an bie Aebte Gepitius und Maurus 84): Notum vobis est, quod Rainerius, Ugizonis quondam filius, diabolico instinctu fratrem suum interfecit. unde dignae poenitentiae nondum se subdidit, nec perfecte poenituit, sed immemor tanti facinoris et promissionis defensionum ecclesiasticarum, quam in suscipiendo fictam poenitentiam fecit, nec non et pauperum Christi, animae suae salutem oblivioni tradens, aliam studet uxorem ducere. Ideoque vestram fraternitatem solicitam esse volumus, quatenus eum conveniatis et modis, quibus potestis illum moneatis dulciter et aspere, quantum opus fuerit et vobis necessarium videbitur, ut nullo modo id facere praesumat, sed nos adeat ad audiendum ea, quae sibi de salute sua dicere debemus. Si forte, quod non optamus, vos audire et nobis obedire renuerit, omni modo certum illum reddite, quod nos, Deo adiuvante, quidquid iustum et canonicum visum fuerit, facere non negligamus." Satte also Rainer Beweise mabrer Reue gegeben und die übernommenen auten Werke ansaeführt : fo mare ihm die Che nicht unter Scharfung ber

<sup>84)</sup> Gregor, P. epist. lib. 2. epist 48. ad Gepitium et Maurum abbates. (Hard. tom. 6. p. 1297.).

Buse durch die Reise nach Rom und unter Androhung strenger Bestrafung, verboten worden. Tenn der Erlaß des Berbotes beruht auf dem Mangel au Lussinn und auf der Unterlassung der Buswerke. Diese waren aber genau bestimmte und die Buszeit nicht lebenslänglich. Die allgemeine Haltung der Strafdrohung ferner, falls er nicht Folge leistete und heirathete, gibt die Exfommunikation in Aussicht, öhne die Ehe selbst zu bedrohen. Wäre es Abssicht gewesen, diese als ungültig zu behandeln; so ware es ausgesprochen worden und hätte ausgesprochen werden mussen.

### 5. Gratian's Theorie.

\$. 25. Die Theorie, zu welcher die Zusammenstellung und Berbindung der Kirchenvorschriften in der Praxis von selbst führen mußten (§. 23.), hat Gratian in C. 31. Q. 1. furz und flar entwickelt.

Auf bie Frage: "an possit duci in coniugium, quae prius est polluta per adulterium," ftellt er c. 1. Lev's Regel (S. 8. 2.) als verneinende Antwort an bie Spige. Die Einwendung. welche man bagegen aus ben Worten bes h. Augustinus (S. 8. 1.) ableiten konnte, sucht er c. 2. burch Interpretation zu entfraften. Die zweite Salfte biefer Stelle erflart er gang richtig vom Concubinate, bas in eine gultige Che übergeben tonnte; die erfte aber bezieht er auf eine Berftoßene, als Ichre ber h. Augustinus, zwar nicht, die Berbindung mit ihr fei fein Chebruch, boch aber, fie finde einige Entschuldigung. weil fie fur erlaubt gehalten werbe; hingegen fpreche Leo von einer Richtverstoßenen, für welche man einen folchen Entschuldigungegrund nicht auführen konne. Für die fo geficherte Regel liefert ihm in c. 3. ber 6. Ranon bes Concils von 21t= beim (S. 12.), ber mit ihr ichließt, bie Beftatigung. Allein biefe Regel will er nicht unbedingt verstanden wiffen: "Hic subaudiendum est," fuct er bei, "nisi prius poenitentia peracta, et si nihil in mortem viri machinatus fuerit, vel si vivente viro fidem adulterae non dedit, se sumturum eam sibi in coniugem, si viro eius superviveret," mozu ihm in c. 4 nub 5.

ber 40. triburer (§. 12.) und ber 69. melbenfer Ranon (§. 10.) als Beweis bienen.

Nach Gratian ist also eine solche Ehe nicht zulässig, wenn wegen des Ehebruches nicht schon Buße gethan ist und zu dem Schebruche das Verbrechen des Gattenmors des oder das Versprechen der Gattenmors des oder das Versprechen der künftigen She binzutrat. Der zweite Theil unserer Frage (S. 1.) über das Gültigwerden einer bei Lebzeiten des andern Schegatten verssuchten She ist nicht ausdrücklich hervorgehoben; doch läßt er sich aus dem Vorgetragenen ableiten, indem gelehrt ist, wer eine Geschiedene oder Nichtgeschiedene zum Weibe nehme, begehe Scheduch, da die versuchte She, weil sie als eine bleis den de Verbindung eingegangen wird, das Versprechen ihres eventuellen Fortbestandes nach dem Tode des wahren Shesgatten einschließt. Des vierten Theiles der Frage (S. 1.) ist nicht gedacht.

Hiermit ist nun schon gelehrt, daß Buße und Gatstenmord für sich allein das Hinderniß nicht konstituiren. Hierauf kommt jedoch Gratian in C. 33. Q. 2. wieder zurück und lehrt, a) daß die Buße für schwere Berbrechen in der Regel auf 7 Jahre beschränkt (zu c. 11.) und (zu c. 12.) den Bußern die Ehe gestattet sei, dann b) daß auch Gattenmörder wieder heirathen dursen (zu c. 9.).

\$. 26. Diese Lehre hob der Magister sententiarum, Pertrus Lombardus, ganz aus dem Defretum aus. Er lehrt 85): "Solet etiam quaeri, an valeat duci in coniugium, quae "prius est polluta per adulterium. De hoc Leo Papa ait: "Nullus ducat in matrimonium, quam prius polluit adulterio. "Item: Relatum est auribus sanctorum sacerdotum, quendam "alterius uxorem stupro violasse et insuper moechae iuramen—, tum dedisse, quod post legitimi mariti mortem, si super—, viveret, duceret eam in uxorem, quod factum est. Tale, "ergo connubium prohibemus et anathematizamus. His "aliisque authoritatibus vetantur in coniugium copulari, qui

<sup>85)</sup> Sent. lib. 4. Dist. 35. gegen Ende.

"se prius adulterio maculaverunt. Sed econtra Augustinus "ostendit dicens: denique mortuo eo, cum quo fuit verum "coniugium, fieri potest coniugium, cum qua praecessit adul—
"terium. Idem: Posse fieri sane licitas nuptias ex personis "illicite coniunctis honesto placito subsequente, manifestum "est. — Determinatio: — Sed haec ultima authoritas de "concubinis loquitur, perhibens, concubinas posse transire "ad honestum placitum nuptiarum, si castitatem et fidem "servare velint. Prima vero authoritas Augustini de illis "ait, qui de peccato poenituerunt et nihil in mortem viri "machinati sunt, nec vivente viro fidem adulterae dedit "moechus, quod eam in coniugium duceret, si superviveret. "Qui vero haec faciunt, aliis praemissis authoritatibus pro"hibentur copulari."

- 6. Rirdenvorfdriften nad Gratian.
- \$. 27. Bon ber Lehre biefer beiben großen Auftoritäten in ben kanonischen und theologischen Schulen zeigte sich bald, ba sie unbedenklich als Norm befolgt wurde, im Leben und in der Gesetzgebung der Einfluß. Schon 1172 entschied Alexander III. nach jenen Grundschen einen Erbschafts- Prozeß, und zwar zu Exeter in England 86).

<sup>86)</sup> C. 6. X. qui fil. sint. legit. (4. 17.). Her ist der Tert so abgefürzt, daß man die Entscheidung und den vorgetragenen Fall nicht tsar daraus erfennt. Er sautet ursprünglich so: "Meminimus, nos fraternitati tuae super causa, quae inter P. et R. de quadam haereditate vertitur, quam idem P. nomine Sibyllae uxoris suae petebat, tali modo scripsisse, ut, si constaret, prout literae tuae continebant, inter praedicti R. patrem et matrem, post eius nativitatem, matrimonium suisse contractum, eum omni appellatione remota legitimum esse denunties et ab haereditate paterna propter causam praedictam nullatenus debere repelli. Tanta est enim ius sacramenti, ut qui antea sunt geniti post contractum matrimonium habeantur legitimi. Verum quoniam P. ultra quam in literis tuis continetur, nobis significavit, quod pater suus vivente uxore matrem R. tenebat et eum in adulterio procreasset, et quod in mortem ipsius uxoris

Der Streit schwebte gwischen R. und P. Ersterer mar nicht blok Spurius, sondern auch Abulterinus und mabrend ber Che bes Baters gezeugt. Schon hierburch mar er von ber Erbschaft ausgeschloffen, ba er als Abulterinus burch bie folgende Che feiner Mutter nicht legitimirt werden fonnte. hierzu tam nun aber noch ein erschwerender Umftand: seine Mutter hatte nicht allein Chebruch begangen, soudern auch bem Chemeibe bes Baters nach bem Leben getrachtet. Daber tonnte, wie Alexander erflarte, nie eine Che zwischen beiden Statt finden, er also um so weniger je legitimit werden und jum Untheile an ber vaterlichen Erbichaft gelangen (baber: ab haereditate repellendum, praesertim si etc.). Recht war aber auch schon in England nicht neu. P. hatte, nach ber ergangenen ersten Entscheidung, ben Papft gerade auf jenen Umstand und die bamit gegebene rechtliche Unmöglichkeit einer Che aufmerkfam gemacht.

Daß Alexander hier Gratian's Theorie zum Grunde legte, zeigen die gebrauchten Ausbrucke und eine zweite Entsicheidung eines ebenfalls in England vorgekommenen Falles von 1180, worin er sich auf das kanon. Recht beruft und wieder Gratians Ausdrucke bedient 87).

Ein verheiratheter D. hatte sich mit einer Anderen, ohne daß sie Kenntniß von seiner Ehe hatte, verbunden und mit ihr mehre Kinder gezeugt. Nach dem Tode seines rechtmäßigen Weibes wollte er sie verlassen, weil er sie während seiner Ehe nicht hatte heirathen können. Wegen des erwähnten Mangels an Kenntniß von der noch bestehenden She war an Seiten des getäuschten Weibes nicht Shebruch begangen

mater fuerit machinata: fraternitati tuae etc. quatenus rei veritatem inquiras, et si tibi constiterit, quod vivente uxore pater praedicti R. matre ipsius publice abusus fuisset, eum spurium et ab haereditate repellendum, praesertim si mater ipsius in mortem prioris uxoris fuerit machinata, decernas: quoniam inter se legitimum matrimonium contrahere non potuerunt." Gonzal. Tellez. h. t. Hard. tom. VI. P. 2. pag. 1819.

<sup>87)</sup> C. 1. X. h. t. (4. 7.).

und damit das Chehinderniß nicht gegeben. Alexander erstärte daher, der Antrag des Mannes sei abzuweisen, nachsdem er der Angabe des Entscheidungsgrundes voraufgeschickt hatte: Licet autem in canonibus habeatur, ut nullus copulet in matrimonio, quam prius polluit adulterio, et illam maxime, cui sidem dederat, uxore sua vivente, vel quae machinata est in mortem uxoris."

Un bem Beifate: "et maxime," barf nicht Unftoß genommen werben, als hatte Alexander noch an ber Unficht festgehalten, auch Chebruch allein mache bas Sinderniß aus. Er hatte, wie oben bas "praesertim," eine gang fpezielle Beranlaffung. Bur Begrundung ber Entscheidung felbit mar ber gange angeführte Sat überfluffig, gur Erledigung ber Unfrage aber nothwendig. Diefe hatte, wie bie Saltung ber Antwort andeutet, als Grund bes Bebenfens hervorgehoben. baf in bem vorgelegten Kalle Chebruch begangen fei, biefer aber nach ben Ranones bie Che ungulaffig mache. Diefen Grund mußte Alexander querft murbigen und beseitigen. Dies geschah burch bie Sindeutung: bie Ranones unterfagten freilich die Che zwischen ben Chebrechern, boch vorzuglich bann erft, wenn noch eine jener beiben Boraussehungen hinzugekommen mare: nun aber fei von bem Beibe nicht einmal Chebruch begangen. Da wir indeffen bie Anfrage felbit nicht genau fennen; fo bleibt ber Unnahme noch Raum, Alexander habe bie Theorie Gratians noch nicht mit Ents schiedenheit angenommen, ober sie noch nicht bestimmt und flar erfaßt gehabt und fie fei unter ihm noch erft in ihrer beutlichern Entwicklung begriffen gewesen. Aehnlicher Urt ift eine britte Entscheidung bes namlichen Jahres 1180 an ben Bifchof zu Bajeur in Frankreich 88).

Diese betraf, nach ben Eingangsworten, die Frage, ob ber Mann, der sich bei Lebzeiten seines Weibes mit einer Andern faktisch wie in einer She verbunden hatte (sibi de sacto matrimonio copulavit), diese nach des Weibes Tode zum

<sup>88)</sup> C. 3. X. h. t, Cfr. Gonz. Tell. ad h. l. not. a.

Eheweibe nehmen durfe. Hierauf mußte die Antwort lauten: dieser Mann habe der Ehebrecherin nicht nur das Eheverssprechen gegeben, sondern es auch schon, so viel an ihm lag, erfüllt und könne sie daher nie zum Weibe haben; allein sie lautete: si adultera est in mortem uxoris aliquid machinata, sive iste sidem dedit, sive non, quod, ea desuncta, hanc esset ducturus, secundum canones ab eius consortio perpetuo prohibetur." Nach diesem Inhalte muß angenommen werden, der Eingang bezeichne die Thatumskände ungenau, und der Anfragende sei der Meinung gewesen, mit dem Ehesbruche hätte neben der Nachstellung nach dem Leben auch noch das Eheversprechen verbunden sein mussen, oder Alexander habe in seiner Unentschiedenheit eine unpassende Antwort ertbeilt.

S. 28. Die beiden zulett besprochenen Entscheidungen Alexanders betreffen gerade die Frage, worüber Gratian nichts ausdrücklich gelehrt hatte und die sich aus seiner Theorie nur vermittelst einer Folgerung beantworten läßt, was die Mogslichseit einer Schwantung der Ansicht erklart. Diese Schwantung ward aber, wosern sie wirklich bestand, schon im Berslause von 10 Jahren gehoben, wie wir aus einer Entscheidung von Elemens III. vom J. 1190 erfahren 89).

<sup>89)</sup> C. 4. X. h. t. Much diese Entscheidung ist hier nicht gang unerschebtich geändert. Sie tautet ursprünglich: "Ex literarum tuarum insinuatione percepimus, quod Theophilus lator praesentium, parochianus tuus, olim uxorem suam in adulterio deprehensam antecessoris tui consensu abiccit. Sed licet illa postunodum habitum suscepit monachalem, praedictus tamen vir antequam illa decederet, aliam superduxit, et cum ea XII. annis vixit et ex ipsa plures silios suscepit. Caeterum, quia praedicta mulier decessit, et quid super praedicta copula sieri debeat, sedem duxisti Apostolicam consulendam, s. t. de fratrum nostrorum consilio respondemus, quod debes eos si ne dilatione ab invicem separare, et de adulterio eidem viro poenitentiam iniungere competentem, peracta vero poenitentia postmodum aliam libere poterit in Christo ducere uxorem." Gonz. Tell. h. tit.

Ein Theophilus hatte sein Weib wegen Chebruches mit Genehmigung seines Ordinarius verstoßen. Das Weib legte das Ordenskleid an (vgl. S. 6. u. S. 9.), der Mann aber ging eine neue Verbindung ein. Rach dem Tode des Weis bes erhob sich die Frage, wie es mit dieser Verbindung zu halten sei. Elemens III. befahl, daß sie sofort aufgelöset, dem Manne wegen des Ehebruches eine angemessene Buse auferlegt, ihm aber nach Verrichtung derselben die Ehe mit einer Andern gestattet werden sollte.

Hier haben wir also eine bestimmte Entscheidung dahin, 1) daß Ehebruch und der Bersuch einer Ehe das Hinderniß bilden; 2) daß dem Manne wegen des Ehebruches eine Buße, von welcher Alexander in seinen beiden Entscheidungen, viels leicht eben wegen seiner noch schwankenden Ansicht von dem Rechte in diesem Falle, keine Meldung that, auferlegt werden soll; 3) daß diese Buße ihn an der Ehe mit einer Ansdern nicht hindere; solche aber 4) erst nach Beendigung der Bußzeit eingehen durse. Noch ist bemerkenswerth, daß die in den Dekretalen an dem Texte in dem Schlußsatze: "idem vero vir, indicta ei de adulterio poenitentia, aliam ducere poterit in uxorem," vorgenommene Aenderung gerade diese letzte Bestimmung betrifft und so gehalten ist, daß dem Manne die Buße zwar auferlegt werden, ihm aber auch noch wähzend der Bußzeit die Ehe gestattet werden soll.

S. 29. Rach ben nämlichen Grundfätzen, jedoch mit Schärfung ber Strafverfügungen, erledigte Coleft in III. 90) im folgenden Jahre (1191) eine Anfrage über einen burch befondere Umftände erschwerten Fall.

Johannes hatte sich bei Lebzeiten seines Weibes Alitia mit einer M. in ein ehebrecherisches Berhaltniß eingelassen, bas er auf gerichtliches Einschreiten abschwor. Deffen unsgeachtet versuchte er spater mit ber M. eine eheliche Berbindung, die er lange fortsetze. Endlich starb Alitia und noch

<sup>90)</sup> C. 5. X. h t. Cfr. Gonz. Tell. ad h. c. not. a. et Böhmer ad h. c. not. 72.

zehn Jahre nach ihrem Tode blieben Beibe in ihrer Berbinbung, bevor ihre Zulässigkeit amtlich zur Sprache kam. Colestin erwiederte, sie nußten durchaus getrenut und einer angemessenen Buße unterworfen werden: hinsichtlich der Frage aber, ob sie sich mit Andern wieder verehelichen durften, ertlärte er, ihnen mußte lebenslängliche Enthaltsamkeit auferlegt werden.

Diese Scharfung folgte nicht aus ber Bufe, ba fie nicht eine Icbenslangliche, sondern mur eine angemeffene (competenti eis iniuncta poenitentia), also eine siebenjahrige, ober eine nach Ermeffen bes Bifchofes bestimmte fein follte; fie mar zugleich felbst in Fallen bes Gattenmorbes schon lange nicht mehr ublich (§. 21. §. 23. §. 25.) und hier fo neu, baß fie einer Rechtfertigung zu bedürfen schien, die barin gefunden murbe, daß beibe Theile ichon weit in den Jahren vorgeruckt feien und ber Rirde burch ihren vieljahrigen offentlichen Chebruch und ben wiffentlichen Gibebruch ein fcmes red Mergerniß gegeben hatten, obgleich fcmeres Mergerniß Die Buficharfung, nicht aber ein Cheverbot begrunden fann. Mußerbem werden noch fur alle brei Bestimmungen Rechts fertigungsgrunde angeführt. Zuerft wird auf Leo's Berbot bet Che zwischen ben Chebrechern (c. 1. C. 31. Q. 1.) hingewiefen und beigefügt: hier habe mehr Statt gefunden, als bas Berfprechen ber Che nach bem Tobe bes Chegatten, indem ber Chebrecher sich mit ber Mitschuldigen gleichsam chelich verbunden und seinen Gib gebrochen hatte, ba boch Gibebruch nie Einfluß auf die Che hatte. Gine folche Che ferner verabscheue (detestatur) Papft Gregor sowohl, ale bie tribus. rer Synobe und befehle, baf Beibe einer offentlichen Bufe unterworfen werben und lebenslänglich ohne Soffnung auf eine Che bleiben follten (sine ulla spe coniugii permanere). Als Iein Gregor fpricht (S. 9.) von einer wegen Chebruches Berftogenen, welche er einer lebenslanglichen Buge, Die fcon lange nicht mehr in Anwendung gekommen war (§. 23.), unterworfen wiffen will; ber triburer Ranon aber, welcher einen Abschen gegen folche Berbindungen ansspricht (detestatur)

und von dem mit dem unseren analogen Falle handelt, erwähnt der Hoffnungslosigkeit hinsichtlich einer Ehe (sind ulla spe coniugii c. 4. C. 31. Q. 1.) nicht, wogegen der, von Gratian als triburer bezeichnete, meldenser Kanen, welcher diese Hoffnungslosigkeit hervorhebt (c. 5. C. 31. Q. 1.), von dem ganz verschiedenartigen, Falle des Ehebruches mit Nachstellungen nach dem Leben spricht.

Der ganzen, fehlerhaft abgefaßten Entscheidung liegt bie nur dunkel und unbestimmt erkannte Lehre Gratian's zum Grunde; doch dringen die von Clemens III. befolgten Grundssätze (§. 28.) entschieden durch.

- S. 30. Wichtiger ist eine andere Entscheidung Colessiins III. von 1195. 91), weil aus ihr die Lehre, daß Gatstenmord durch Conspiration beider Theile die Ehe für sich allein unzulässig mache, abgeleitet wird. Kriegsgefaugene Saracenen hatten christliche Männer unter Beihulfe deren Weiber erwordet und hierauf das Christenthum augenommen. Des Chebruches geschieht keine Erwähnung. Dieses veranstaßte die Anfrage, ob die Schuldigen aus Rücksicht auf die Gewinnung für das Christenthum eine rechtmäßige Ehe unster sich eingehen, oder wenn sie sich verbunden hätten, es auch bleiben könnten. Colestin hielt die Zulassung solcher Verdinsdungen für zu gefährlich, verwies auf den triburer (den oft erwähnten meldenser) Kanon (c. 5. C. 31. Q. 1.) und erklärte diese Ehen als unstatthaft.
- S. 31. Um confequenteften führte Innocen 3 III. Grastian's Lehre burch. Bon ihm besitzen wir barüber noch brei Entscheidungen, beren zwei in Die Defretalen übergingen.
- 1. Zu Spoleto in Spanien hatte ein P. fein Weib verlaffen und fich einer Andern so angeschlossen, daß er sich davon selbst durch die über ihn verhängte Exfommusnifations-Strafe nicht abbringen ließ. Mit dieser verehelichte er sich nach dem Lode seines Weibes. Auf die Anfrage

<sup>91)</sup> C. 1. X. de convers. infid. (3. 33.). Cfr. Gonz. Tell. ad h. c. not. a. et ad c. 1. X. de except. (2. 2.). not. a.

hieraber antwortete Innocenz bem Kapitel 92): nach kanonischer Borschrift ware jene She gultig, wosern nicht Einer von Beiden dem verstorbenen Weide nach dem Leben getrachstet, oder sie sich nicht bei dessen Lebzeiten das Versprechen der kunftigen She gegeben hatten; der Mann solle übrigens von der Erkommunikations Strafe, wenn er es nachsuche, freigesprochen werden. Von der Buße geschicht, ungeachtet der so strafbaren Beharrlichkeit in dem Verbrechen, keine Weldung und ohne sie wird auch die Erkommunikation aufgeshoben.

- Ein G. hatte fich ju Limoges (in Franfreich) verehelicht, sein Beib aber nach zwei Sahren aus Leichtsinn verlaffen und zu Deffina (auf Gicilien) mit M. eine Che versucht, ohne daß biese um seine noch bestehende Che mußte. Dies mar also gang ein Kall, wie ber zweite, von Alexanber III. (S. 27.) entschiedene mar. Dem G. murbe in ber Beicht auferlegt, fich wieber zu feinem rechtmäßigen Weibe ju begeben, in beffen Folge er nach feiner Seimath guruckfehrte; weil aber fein Beib ingwischen bort verftorben mar, fehrte er wieder nach Deffina gurud und wohnte bei ber M., wie bei feinem rechtmäßigen Beibe. Ihr durfte er jedoch wegen ber noch nicht vollendeten Bufe nicht beimohnen, meßhalb er fich an ben Apostol. Stuhl mandte. Innocenz schrieb nun 1208 bem Rapitel in Messina 93): ber G. hatte sich nach bem Tobe feines Beibes mit M. chelich perbinden fonnen, wofern er ihr nicht bas Bersprechen ber Che gegeben, ober feinem Beibe nach bem leben getrachtet hatte; mare bem fo, fo burfte feine Che von niemanden beunruhigt werden. -Diese Weisung lautet gang entschieden nach Gratians Theorie, auch war nach ihr die Bufe ber Che in feiner Begiehung mehr hinderlich.
  - 3. Die namlichen Grundfage fprach er auf ben Bortrag

<sup>92)</sup> C. 6. X. h. t. Cfr. Gonz. Tell. ad h. c. not. a. ct Böhmer ad h. c. not. 89.

<sup>93)</sup> C. 7. X. cod.

bes Falles aus, wo ein Abeliger ein Weib heirathen wollte, womit er fruher Chebruch begangen hatte 94).

- S. 32. Dieselbe Lehre wiederhohlt sich mit aller Bestimmtheit in einer von Greg or IX. unter übrigens ganz unbekannten Umständen 1236 erlassence Entscheidung 95) das hin, daß das bloße Versprechen der kunftigen She, oder auch wirkliche Sheadschließung ohne Shebruch die She nicht himdere, und daß die so Verbundenen nach dem Tode des einen Shetheiles nicht getrennt werden sollten; wohl aber, wenn jenes Verbrechen vor oder nach dem Versprechen, oder ber Sheadschließung begangen worden wäre.
- S. 33. Wir finden also bald nach Gratian seine Lehre 1) in ganz Europa in Anwendung gebracht; sie ward aber 2) durch Colestins III. Entscheidung von 1195 (S. 30.) dahin erweitert, daß Gattenmord allein das Hinderniß auss macht, wenn beide dem Ehegatten nach dem Leben trachteten. 3) Seit Innocenz III. geschieht von der Buße wesgen des Ehebruches als von hinderndem Einflusse auf die Ehe keine Meldung mehr. Eine Folge dieser Aenderung in dem geltenden Nechte war die Aenderung an dem Texte der Entscheidung Clemens III. von 1190 (S. 28.), so weit sie die Buße betraf, bei der Sammlung der Defretalen unter Gregor IX. (1227—1241).

<sup>94)</sup> Gonz. Tell. ad c. 8. X. eod. "Significavit nobis dilectus filius nobilis vir R. dominus de Nigripontis, ut cum pietatis intuitu quandam nobilem, quam ipsius viro vivente cognovit, velit modo ducere in uxorem, dignaremur cum co super hoe misericorditer dispensare. Quocirca fraternitati tuae per apostolica scripta mandamus, quatenus praefato nobili, nisi forsan cidem vivente viro suo fidem dederit, seu mulierem ipsam in necem viri constiterit machinatam, ut cum ipsa legitime contrahat, concedas authoritate nostra liberam facultatem."

<sup>95)</sup> C. 8. X. h. t.

#### u. Abschnitt.

# Begenwärtig geltenbes Recht.

S. 34. Bon bem jest geltenden Rechte sind die in Gratians Defretum und in den Defretalen enthaltenen Stellen die Quellen, aus denen theils einzeln, theils mit einander verbunden, es abgeleitet wird. Aus dem Bisherigen konnen wir schon abnehmen, daß es in der (S. 1.) angedeuteten Zusammensetzung besteht. Bevor wir es nun in dieser Ausbildung vorlegen, ist rathlich, nach ihrer Beranlassung zu fragen, worauf uns die durchgegangene Geschichte die Antwort gibt.

Diese Frage hat einen boppelten Sinn. In bem einen ist sie geschichtlich und fragt nach ber außern Beranlassung bieser Rechtsbildung, in bem andern ist sie juristisch und fragt, vom Standpunkte ber Geschgebung aus, nach dem Grunde ober dem Geiste des Gesetzes. Neben beiden geben und das Defretum und die Defretalen selbst keinen nahern Aufschluß, mit Ausnahme der Entscheidung Colestins III. von 1195 (§. 30.).

Die nächste außere Veranlassung zu ber komplicirten Mischung sind die Sammlungen vor Gratian. Dadurch, daß biese neben den Verboten der Ehe wegen Chebruches und Verwandtenmordes auch modificirte, und zwar theils solche, die früher schon Geltung hatten, theils andere, die nicht in Geltung waren, aufnahmen, führten sie nothwendig zu der komplicirten Rechtsauslegung (§. 23.), die Gratian nur weiter förderte.

Die frühern modificirten Cheverbote sowohl, als die abs foluten wegen Chebruches, hatten felbst ihre Beranlassung in dem rom. Rechte; hingegen die andern wegen des Gattenmordes in Buffacseten (S. 16—22.) 96).

Der Grund Diefer Gesche nun, vom Standpunkte ber

<sup>96)</sup> Die Behauptung Gofdi's a. a. D. G. 75, Die Borfdriften beider Art feien aus ber Bufftrenge hervorgegangen, ift unrichtig.

Gesetzebung aus ersorscht, ist nicht selbst in der Ehe der Ber brecher 97), sondern in der Berletzung der bestehenden, durch sie angegriffenen She und in der persönlichen Unsichers heit der Shegatten zu suchen. Hierauf weiset und, a) was den Shebruch angeht, das Gesetz selbst hin (S. 5.). Auch die Modistation durch die Bedingung des Hinzutrittes eines Shes versprechens im triburer Kanon beruht auf der Rücksicht auf Schutz der bestehenden She in den Fällen, wo sie wirtslich durch die kunftige She vermöge ihres Sausals-Rerus mit dem Berbrechen gefährdet ist. In eben diesem Kanon ist sersen Berbrechen gefährdet ist. In eben diesem Kanon ist sersen durch die durch die Schutzen Schutzen Schutzen Schutzen verwiesen: Shebruch, heißt es, führe unter solchen Umständen zu Gattenmord. Se ist nicht zu bezweiseln, daß dieselbe Erwägung zu der Modisication durch die Bedingung

<sup>97)</sup> Bie E. v. Mon a. a. D. C. 10. G. 74. behauptet. mehr frommelnd, als wiffenschaftlich : "Go wie die Rirche Die Geichlechteverbindungen derjenigen, die durch feierliche Gelübde auf Lebendzeit zur Enthaltfamfeit und Dem ausschließenden Dienfte Gottes fich verpflichtet hatten; ale Ehen nicht anerkennen tonnte, weil fie. fatt ber beiligen Beibe bes Saframente, nur Die Gunde bes gebrodenen Gelübbes und ber ftraflichen Untreue gegen ten übernommenen höhern Beruf barin erblidte; eben fo lag es gang in ihrem Beifte, bag fie auch jene Berbindungen ale Ehen nicht achtete. welche, fatt unter ben Aufpicien ber gottlichen Gnade vollzogen ju fein, nur ale Fortfenung ober Bollenbung eines fcweren Berbrechens fich barftellten, und alfo auch nur als Berbrechen von ibr verabichent werden fonnten. Dies mar der Sall bei Berbindungen. Die amifden amei Personen geschloffen murben, welche vorher Ghebruch mit einander begangen hatten." Bu folder Behauptung berechtigt, bier abgefeben von dem, mas über die Belübde gefagt ift. nicht eine einzige firchliche Borfchrift. Bare fie außerbem mahr. fo mußten Diefe Ehen immer megen bes Chebruche verabichent werden und noch ungultig fein. Ferner ift hierbei nicht genug beachtet, mas die Glaubenslehre von der Wirfung des Buffaframentes lehrt, daß nämlich die Gunde dadurch fo getilgt wird, daß die Ghebrecherin, wie ber h. Augustinus (c. 8. Q. C. 32. Q. 1.) fagt: "post Christi consortium adultera non rocetur." Der Bufe ungeachtet aber maren tiefe Eben verboten.

bes Hinzutrittes bes Gattenmordes im meldenser Kanon (§. 10.) gesührt hat, wenn wir auch nicht in dem rotomagenser Kanon (§. 13.) die ausdrückliche Bestätigung dasür besüsen. Die Gesahr und der Rachtheil endlich, e) welche Edlestin III. (§. 30.) aus der Zulassung der Ehe der Gatteumörder bessürchtete (Non enim hie dispensatio sine periculo posset admitti, cum tale damnum tali lucro (in der Besehrung der Saracenen) ecclesia compensare non velit), können auf nichts Anderes, als auf die persönliche Unsücherheit der Shegatten bezogen werden, wie auch außerdem die Berusung auf den meldenser Kanon andeutet. Gesahr und Rachtheil entspringen aber nicht aus dieser Ehe selbst, wenn sie nicht wenigstens das Ziel der Verbrechens war und so mit ihm durch die Absicht in einem Causals-Kerus stand.

S. 35. Die Che bindert nicht mehr 1) ber Chebruch allein. Denn im Defretum führt die juriftische Interpretation ber Gesetseifellen, welche, wie fie hier gegeben find und abaeschen von ihrem Ursprunge und ihrer Geschichte, aufaefast werden muffen, nur auf bas von Gratian aufgestellte Refultat (S. 25.), und biefes herrscht in ben Defretalen unbedingt por. Das Bedenken, welches bas Wort "maxime" in der Entscheidung Alexanders III. (cap. 1. X. h. t. §. 27.) erwecken konnte, wird burch bie fpatern Defretalen, bie mit aller Bestimmtheit lehren, bag Chebrnd, fur fich allein bas Binderniß nicht constituire, beseitigt. Innoceng III. fagt (cap. 6. X. h. t. 6.31. 1.) ausbrudlich, die Berbindung beider Schuldigen ware eine gultige Che (legitimum iudices matrimonium supradictum), wenn nicht noch eine ber beiben andern strafbaren Handlungen bes Cheversprechens und bes Gattenmordes hinaugekommen mare. Gine Bestätigung liefert uns auch die Sie Ichrt 98): "Nota, quod licet quis adulteretur cum aliqua vivente uxore sua, potest illam habere in uxorem post mortem uxoris, nisi vivente uxore fidem ei dederit de contrahendo, vel alteruter in mortem mulieris machinaverit."

ì

<sup>98)</sup> zu c. 6. cit. Significasti. pr.

- 2. Des bloß von dem einen kontrahirenden Theile ohne Betheiligung des andern begangenen Gattenmordes geschieht in allen Stellen nur in Berbindung mit Ehebruch Erwähnung, und er wird für sich allein stehend nirgend besprochen und als der Ehe hinderlich bezeichnet. Die Dekretale Colestins III. (S. 30.), wovon noch näher die Rede sein muß, handelt von gemeinschaftlichem Gattenmord.
- 3. Die Bufe ift feine Bedingung mehr, unter welcher Die Che eines Berbrechers mit ber Mitschuldigen eingegangen werben barf, wie es nach ber Lehre Gratians (nisi prius peracta poenitentia) und nach dem meldenser Ranon (omnimodis publicae poenitentiae subiiciatur, c. 5. C. 31. Q. 1) scheinen konnte. Denn bie fpatern Gefete ermahnen ihrer als einer folden Bedingung nicht mehr: Innocens III. er= flarte (c. 7. X. h. t. S. 31. 2.) fogar, bie Che bes G. aus Limoges burfe von Niemanden beunruhigt merben, obgleich er wegen frühern Chebruches noch unter ber Buffe ftand. Die Gloffe bemerft zu Gratian 99): "quod dicit peracta, supple: vel incoepta," und zu ben Defretalen 1011), die Che fonne abgeschlossen werden: "acta poenitentia ... vel parte poenitentiae, si timetur de incontinentia," wodurch sie die Bulaffung ber Cheabschlieffung als bem Ermeffen ber Behorbe anheimgestellt andeutet, fo, bag die Buge nur als ein aufschiebendes Chehinderniß (impedim. impediens) angesehen werden konnte, mas fie inzwischen nicht mehr ift.
- S. 36. Chebruch 1) in Berbindung mit dem Verspreschen der Ehe, oder 2) mit dem Versuche einer ehelichen Versbindung, oder 3) in Verbindung mit von einem der Schulsdigen verübtem Morde des einen Shegatten macht die She unzulässig und ungültig. Dies lehrt in den Defretalen fast jedes Kapitel; der erste und britte Punkt insbesondere aber ergeben sich aus c. 4. u. 5. C. 41. Q. 1. (insuper moechae vivente viro suo iuramentum dedisse, ut post legitimi mariti

<sup>99)</sup> Verb. peracta.

<sup>100)</sup> zu c. 4. X. h. t. verb. aliam ducere potuit.

mortem, si supervixisset, duceret uxorem — umb: nisi forte vir aut mulier virum occidisse notetur) und auß c. 6. X. h. t. (nisi alter eorum in mortem uxoris defunctae fuerit machinatus, vel, ea vivente, sibi fidem dederit de matrimonio contrahendo); ben britten sehrt c. 5. X. h. t. (hic plus processum suit, quam si fides praestita duntaxat suisset adulterae, ut, defuncta legitima, (adulteram) eam duceret in uxorem, cum eadem, etiam prima vivente, quasi matrimonialiter moechae moechus adhaerere praesumsit) \*).

Das Zusammentreffen biefer Sandlungen macht aber bie Berbindung ber Schuldigen nicht bloß zu einer verbotenen (tale connubium prohibemus et anathematizamus), sonbern laft feine eheliche Einwilliaung und feine rechtmafige Che zu Stande fommen. Denn nach c. 7. X. h. t. fonnte ber G. (S. 31. 2.) nach bem Tobe feines Beibes mit ber M. Die cheliche Einwilliaung erneuern (de novo potuit matrimonialiter consentire), mofern nicht noch eine ber brei anbern Sandlungen gesett worden mar; also hatte er umgefehrt, mare Diefes ber Rall gewesen, nicht einwilligen konnen, b. b. feine Einwilliaung hatte feine rechtliche Wirfung gehabt. In c. 6. X. h. t. wird ferner unter benfelben Borausselbungen Die Che bes Spoletaners P. (S. 31, 1.) als eine rechtmaßige bezeichnet (legitimum iudices matrimonium supra dictum); im entgegengeschten Kalle mare sie also eine unrechtmakige (illigitimum), und awar so gewesen, baß sie nicht hatte a edulbet (tolerari non debet, cap. 8. X. h. t.) werben burfen und beide hatten getrennt werben muffen (ab eius consortio (perpetuo) prohibetur et haec prohibitio perpetuo est servanda, cap. 3. eod.). Das Hinderniß ist also ein trennenbes (imped. dirimens) und offentliches (publicum), bas nicht von ben Betheiligten abhanat, und mogegen von Umte megen eingeschritten werben muß.

<sup>\*)</sup> Hieraus folgt, das weder das gegebene Bersprechen, noch auch die bloß abgeschlossene oder vielmehr versuchte Ehe für sich allein das hindernis ausmachen, wie auch in c. 8. X. h. t. ausdrücklich geslehrt wird.

Gattenmord für fich allein begrundet bas, ebenfalls trennende und offentliche, hindernif, wenn beibe Theile bas Berbrechen begingen. Denn in ber Entscheidung Coleftin's III. (\$.30, c. 1. X. de conv. inf.) ist ber Chebruch nicht ere mahnt, mohl aber ber Umftand bervorgehoben, baf ber Morb gemein ich aftlich begangen war, und ift bie Che ber Schule bigen mit einander als unzulassig erklart. (qui [Saraceni] ... quarundam christianarum viros earum insidiis et machinationibus occiderunt . . . nec eis adhaerere debent, nec sunt, si adhaeserint etiam, tolerandi.). Die Berufung auf ben melbenfer Ranon in Diefer Entscheidung verursacht einige Schwierigfeit. Da namlich Diefer Ranon von Chebruch und einfeitig begangenem Gattenmorbe handelt; fo fann angenommen werben, 1) bag in bem, Coleftin vorgelegten, Falle entweder Chebruch und Gattenmord begangen mas ren, alfo Coleftin feine neue Entscheidung gegeben, ober aber, 2) baß Gattenmord, auch von einem Theile ausgegangen und ohne Berbindung mit Chebruch, bas hinderniß ausmache. Letteres wird burch bie fpatern Entscheidungen beseitigt, melche, mie die frühern (S. 27-29. u. S. 31. 32.). fammtlich einfeitigen Gattenmord nur zugleich in Berbindung mit Chebruch als hinderniß aufstellen, und Ersteres wiberspricht bem im Gingange genau angegebenen Sachverhaltniffe, und biefe Defretale ift ferner nur in bem angegebenen Sinne in Geltung gefommen. Go faßt fie bie Gloffe auf und bemerkt bazu: "Nota, quod mulier non potest contrahere cum illo, qui virum suum interfecit, si in mortem eius fuerit machinata" und 101): "ad hoc, ut matrimonium impediatur, duo exiguntur, scilicet affectus cum opere subsecuto . . . . hic enim puniuntur, cum concorditer ad hoo procedunt 102),"

<sup>101)</sup> zu c. 1. X. de convers. infid. (3. 33.) verb. procuraverint.

<sup>102)</sup> Sanch. lib. 7, disp. 78, n. 9. Kugler l. cit. §. 1378. Pirrhing. lib. 4, tit. 7. §. 23. Laym. lib. 5 tract. 10. P. 4. cap. 10. n. 2. Engel h. tit. n. 3 Ferrar. verb. imped. §. 81.

Beitfor. f. Philof. u. fathol. Theol. R. S. III. 26 Beft.

s. 37. In allen biefen Fallen kommt es nun vor Allem auf ben Chatbestand, ob namlich Chebruch, bas Versprechen ber Che, die Abschließung einer Ehe und der Gattenword im Sinne des Gesebes gegeben seien, und auf das Verhältniß an, in welchem diese Handlungen, wo deren zwei erforderslich sind, stehen muffen, um die Che zu hindern.

Bas zuvorderst ben Ehebruch angeht; so ist 1) sowohl der Mann, als das Weib Subjett bes Berbrechens, wie früher (S. 14.) genügend nachgewiesen wurde. Daher sprechen unsere Gesetzeitellen eben so und noch ofter von einem Manne, der bei Lebzeiten seines Weibes mit einer Aubern Ehebruch beging, als von einem ehebrecherischen Weibe.

- 2. Die Handlung felbst muß eine durch vollzogene Beiwohnung vollendete sein (adulterium consummatum per copulam carnalem). Nicht jede unzüchtige Handlung ist, obgleich ehebrecherischer Natur, wirklich Schebruch <sup>103</sup>) und der bloße Bersuch kann nicht, wie das vollendete Berbrechen bestraft werden und dessen gesetzliche Folgen nach sich zies hen <sup>104</sup>).
- 3. Jene That ist, obgleich objektiv Chebruch (adulterium materiale), boch nicht als solcher strafbar, wenn sie ohne Schuld und ohne rechtswidrigen Borsatz gesetzt worden (also nicht adulterium formale) ist. Ist sie demnach erzwung en worden, so ist auf Seite des Gezwungenen kein Chebruch begangen 105); eben so auch nicht von dem, der aus Irrthum handelte 106), oder von der bestehenden Che keine

<sup>103)</sup> c. 15. 16. C. 32. Q. 5.

<sup>104)</sup> Bergi. Sanchez lib. 7. disp. 79. n. 2. Kugler n. 1318. 1319. 1382.

<sup>105)</sup> Fr. 13. §. 7. D. ad leg. Iul. de adult. (48. 5.): ,,quae vim patitur, non est in ea causa, ut adulterii vel stupri puniatur; fr. 43. eod.: ,,adulterium sine dolo malo non committitur."

<sup>106)</sup> C. 1. §. 1. C. 34. Q. 1. "Nec tamen culpabilis iudicatur et tanquam alieni iuris pervasor, qui personam eius mariti, qui iam non esse existimabatur, assumsit."

Renntnif hatte 107). Daher hat sowohl Alerander III. (S. 27. c. 1. X. h. t. quia tamen praefata mulier erat inscia, guod ille aliam haberet uxorem viventem), ale Innocenz III. (S. 31. 2, c. 7. eod. M. mulierem insciam (penitus) quod (idem G.) aliam habere uxorem) biefen Mangel an Renntniß ausbrudlich hervorgehoben und erflart, bag bas Sinberniff nicht vorhanden fei, weil von dem einen Theile nicht formeller Chebruch begangen mar. Auch die Gloffe fact 108): net eam vivente sua uxore cognovit, alias non prohiberetur, et ea sciente, quod haberet uxorem, secus, si ignoraret." Ueber die Beschaffenheit dieser Untenntnif, insbesondere daß sie nicht eine leicht zu beseitigende (ignor. vincibilis, crassa) und verschuldete (culpabilis), baher nicht zu entschuldigende (inexcusabilis) sein durfe, sagt das Gefet nichts aus. Wer die handlung mit verschulbeter Unfenntniß begeht, versundigt sich schwerer und ist strafbarer; boch ist er nur nach bem Grabe seiner Schuld strafbar 109). noch nicht aber ben Strafen bes Chebruches verfallen und

<sup>107)</sup> C. 5. eod. "Si virgo nesciens viro nupserit alieno, hoc si semper nesciat, nunquam ex hoc erit adultera. Si autem sciat, iam hoc esse incipiet, ex quo cum alieno viro cubaverit."

<sup>108)</sup> Bu c. 3. X. h. t. verb. de facto matrimonio copulavit. Bu c. 7. X. h. t. verb. insciam: "si hec fuit verum, legitime poterit remanere cum illo"; zu c. 6. eod. verb. fidem: "et hoc verum est, cum mulier ista scit, illum aliam habere, alias non noceret, quominus post mortem uxoris posset secum remanere."

<sup>109)</sup> Fr. 11. §. 12. D. ad leg. Iul. de adult.: "Mulier, cum absentem virum audisset vita defunctum esse, alii se iunxit: mox maritus reversus est; quaero, quid adversus eam mulierem statuendum sit. Respondit, tam iuris, quam facti quaestionem moveri. Nam si longo tempore transacto sine ullius stupri probatione, falsis rumoribus inducta, quasi soluto priore viuculo, legitimis nuptiis secundis iuncta est: quod verisimile est, deceptam eam fuisse, nihil vindicta dignum videri potest. Quod si ficta mariti mors argumentum faciendis nuptiis probabitur praestitisse, cum hoc facto pudicitia laboretur, vindicari debet pro admissi criminis qualitate."

tem Cheverbote unterworfen 110), weil er noch immer in Untenntniß handelt, baher die Handlung noch nicht unter den gesetzlichen Begriff von dem Berbrechen fällt und sie die gesetzlichen Folgen besselben nicht haben kann.

4. Ift die bestehende Berbindung nicht eine wirkliche und rechtsbeschahtige, obgleich vermeintliche (matrim. putativum) Che; so ist ihre Berletzung kein Shebruch. Denn alle Gestegesstellen setzen eine wahre und wirkliche Che voraus, und in diesem Sinne sehrt auch der h. Thomas von Aquin 111): "Primum enim matrimonium facit, quod non stat secundum; unde si primum non suisset verum matrimonium, secundum staret 112)." Mit einer fremden Braut wird daher strasbarere Unzucht, doch nicht Shebruch beganzen, auch nicht mit demjenigen, der in einer wegen eines Hindernisses ungültigen She steht. So war die Berbindung des O. mit der H. (in c. 2. X. h. t.) wegen Zwanges unzültig, und eben deswegen war die Berbindung, die er nach seiner Flucht mit einer Andern einging, nicht ehebrecherisch 113). I. Höhmer glaubt 114), durch Berletzung einer putativen

<sup>110)</sup> Bgl. Sanch. disp. 79. n. 37. Kugler, l. c. n. 1401.

<sup>111)</sup> Sent. lib. 4. dist. 35. in fin.

<sup>112)</sup> Bgf. Sanch. disp. 78. n. 30. disp. 79. n. 30. Pirrh. loc. cit.
5. 6. Kugler, loc. cit. n. 1383.

<sup>113)</sup> Cfr. fr. 13. §. 8. D. ad leg. Iul. de adult. "Si minor duodecim annis in domum deducta, adulterium commiserit, mox apud eum aetatem excesserit coeperatque esse uxor, non poterit iure viri accusari ex es adulterio, quod ante aetatem nupta commiserit, sed vel quasi sponsa poterit accusari." Sie waren also nicht uxor und der Mann nicht vir, daher ihre Handlung nicht adulterium. Daß sie dennoch als solches bezeichnet wird, hat in der ganz speziellen Ausbehnung der Lex Iulia auf alle Berbindungen sein seinen Grund fr. 13. §. 1. eod.

<sup>114)</sup> Ius eccles. lib. 4. tit. 7. §. 5.: "Aliud est enim matrimonium absolute et aperte nullum . . . . et aliud matrimonium putativum, bona fide contractum, et quod ob concurrens impedimentum occultum postea declaratur nullum, interim tamen omnes effectus veri matrimonii habet."

Che werde Chebruch begangen und bas Sinderniff begrin. bet. weil fie alle Wirfungen einer rechtmäßigen Che habe. Allein diese Wirkungen hat fie nicht alle, fobalb bas Sinderniß bekannt geworden ift; fondern nur fur den Theil, ber in gutem Glauben ftand, wenn er nach erhaltener Rennt. niß von dem hinderniffe bie Berbindung fofort aufgibt 115). und fur die in ihr gezengten Rinder. Beides ift bie Rolge einer befondern gesetlichen Begunftigung, vermoge welcher aber weber ber getauschte Chetheil mahrer Chemann ober mahres Cheweib, noch auch die Rinder wirklich eheliche werben, fondern rechtlich burch eine Riftion nur als folche gelten und behandelt werden 116). Beirathete Cains bie Martha, obgleich er mit ihr, wegen unerlaubten Umganges mit ihrer bereits verftorbenen Schwefter, verschmagert ift; fo ift feine Che ungultig und fur Martha, wie fur alle, welche bas hinderniß nicht fennen, eine putative. murbe baher mit einer Dritten, Bertha, feinen materiellen Chebruch begehen und ber Che mit ihr, wenn er ihr bie Che versprache, fein hinderniß fegen; allein vor Allen, welche bas hinderniß nicht fenneten, b. h. vor dem außern Forum, wurde er ale Chebrecher und ale burch bas hindernif verftrict behandelt, ohne ce wirflich ju fein und ohne im innern Korum als folder zu gelten. Gemanne auch Martha Renntnig von bem Cachverhaltniffe; fo mußte fie bie Berbindung aufgeben und murde bis bahin als Chemeib an. gefehen und behandelt, nicht aber wirkliches Chemeib merben; bis bahin mare bas Bergehen bes Cajus mit ber Bertha putativer, nicht mahrer, Chebruch, und fonnte nicht als folcher behandelt werden, weil er es nicht ift und bas Wefet bie Kiftion nicht auf ihn ausbehnt.

Ift hingegen eine gultige Che auch getrennt worben,

<sup>115)</sup> Const. 4. C. de incest. nupt. (5. 5.).

<sup>116) &</sup>quot;Perindo atque si legitime concepti fuissent." fr. 57. §. 1. D. de R. N. (23, 2.) c. 8. 11. 14. X. qui fil. sent. legit. (4. 17.) Thibant. Enft. bes Vand. Rechtes. §. 409.

so wird boch, da eine Auftosung vom Bande unmöglich ift, von und mit den Getrennten Chebruch begangen und das Hinderniß gesett 117).

§. 38. Was ber triburer Ranon (c. 4. C. 31. Q. 1.) Eib (iuramentem) nennt, wird von Gratian und mit ibm von Alexander III., von Colestin III., Innocenz III., und Gregor IX. in ben Defretalen als gegebenes Wort (fides data) bezeichnet. Gein Wort geben, heißt aber nichts Underes, als fich Jemanden burch ein Berfprechen verpflichten 118), ober, ba eine Zusage erst burch die Unnahme verpflichtend wird, burch gegenseitige Ginwilligung ein Ues bereinfommen, ober einen Bertrag ichließen 119). Go fommt auch das Cheverlobnif (sponsalia) durch ein gegebenes Wort (per fidem datam) gu Stande 120) und ift ein einfacher gegenseitiger Bertrag 121). Es ift baher gur Begrundung bes hinderniffes 1) nicht ein burch einen Eib ober eine andere Meußerung verstärftes, ober fonft in einer beftimmten Form gegebenes Berfprechen, wie einige altere Ranoniften wollten 122); fondern nur ein einfaches Uebereinfommen, wie bas Cheverlobnig, erforderlich. Auch die Gloffe fpricht zu unfern Gefeteefftellen wiederholt nur vom gegebenen Worte und bezeichnet es als ein einfaches Berfprechen 123).

<sup>117)</sup> C. 4. X. h. t. §. 28.

<sup>118)</sup> Cic. offic. I. 7: "Fundamentum iustitiae est fides, id est, dictorum conventorumque constantia et veritas; — credamusque, quia fit, quod dictum est, appellatam fidem."

<sup>119)</sup> Fr. 1, §. 3. D. de pactis (2, 14.).

<sup>120)</sup> C. 2. X. de sponsal. (4. 1.): "hi, qui de matrimonio contrahèndo pure et sine conditione fidem dederunt, commovendi sunt . . . . ut praestitam fidem (vel iuramentum factum) observent."

<sup>121)</sup> Fr. 1. D. de sponsal. (23. 1.): "sponsalia sunt mentio et repromissio nuptiarum futurarum"; fr. 4. pr. eod.: "sufficit nudus consensus ad constituenda sponsalia"; fr. 7. pr. eod.: "in sponsalibus nihil interest, utrum testatio interponatur, an aliquis sine scriptura respondeat."

<sup>122)</sup> Cfr. Sanchez disp. 79. n. 28.

<sup>123)</sup> Bu c. 4. X. de transact. (1. 36.). verb. fide praestita: "id est,

- Das gegebene Wort fest, wie jeder Bertrag, eine Meuferung bes Willens auf ber einen und eine Gegenanferung ober Unnahme auf ber andern Geite poraus. Die bloß einseitige Infage (pollicitatio) ohne Menferung ber Einwilligung bes andern Theiles macht feinen Bertraa aus, ist fein gegebenes Wort; und die bloke Einwil liauna dieses Theiles ohne Heuferung berfelben erhebt bie Rusage nicht zu einem Bertrage, ift vielmehr rechtlich nicht vorhanden: bas Bersprechen muß gegenseitig (promissio mutua), b. h. ein gegebenes und ein angenommenes (prom. data et acceptata) sein. Diefe Unnahme muß aber nicht ein ausbrudlich es Begenversprechen (repromissio expressa) fein, fie fann auch in anderer Weise geaußert werden 124); muß aber geaußert fein, weil fonft fein Bertrag zu Stande kommt. Blokes Stillschweigen kann nicht als Unnahme gelten 125), jumal fie hier eine unerlaubte und strafbare ist 126).
- 3. Dieses unsittliche und strafbare Bersprechen ist an und für sich ungultig, und bieser innern Ungultigkeit ungeachtet erzeugt es in Verbindung mit Ehebruch das Hinderniß. Wie nun, wenn es auch aus andern Gründen, welche keinen Bertrag, insbesondere kein Cheverlobniß, zu Stande kommen lassen, ungultig und nicht zu Stande gekommen ware?

iuramento... vel proprie intelligitur, "näuslich als einsaches Bersprechen. Zu c. 2. de fideiuss. (3. 22.). verb. Religionem sidei et iuramenti: "puniri enim debent, quia periuri sunt et insames... et idem est venire contra sidem promissam, sicut contra iuramentum... quia inter simplicem loquelam et iuramentum non facit Deus disservation."

<sup>124)</sup> Fr. 52. §. 10. D. de O. et A. (44. 7.): "sed et nutu solo pleraque existunt."

<sup>125)</sup> C. 44. de R. I. in 6°.: ,,Is, qui tacet, non fatetur, sed nec utique negare videtur." fr. 8. §. 1. D. de procurat (3. 3.):

Invitum accipere debemus, non eum tantum, qui contradicit, verum eum quoque, qui consensisse non probatur."

<sup>126)</sup> C. S. X. h. t. ,,utrique ipsorum, pro eo, quod in hoc graviter deliquerint, sit poenitentia iniungenda."

Ware a) die Aeußerung der Zusage oder der Annahms nicht ernstlich gemeint sprom. sieta, non serio facta), obgleich von dem andern Theile ernstlich aufgenommen, so entstünde kein Bersprechen und kein Bertrag, also ware nicht vorhanden, was das Gesetz als Bedingung zur Bewirkung des Hindernisses voraussetzt, mithin dieses selbst nicht erzeugt 127).

hierauf fann entgegnet merben: bag fein Bertrag entfteht, heißt nichts Underes, als: weder taufchende, noch auch ber getäuschte Theil wird verpflichtet; allein auf Diese Richts vervflichtung fann es nicht ankommen, weil ohnehin ichon eine Berpflichtung nicht entstehen fann: und nicht diese Berpflichtung ift ber Grund bes Gefetes, fondern bie verbreches rifche Befinnung, aus welcher bie Befahr fur bie bestehende Che und fur die perfonliche Sicherheit bes einen Chetheiles ermachst und die auch aus einem fingirten Bersprechen ents fpringen fann. Aus biefem letten Grunde find Undere ber Unficht, auch ein fingirtes Berfprechen fei hinreichend 128). - Daß fein Bertrag entsteht, beißt freilich, materiell betrachtet, nichts Underes, als daß fein Theil verpflichtet wird; allein es fommt, auch formell betrachtet, weil feine Begenseitigfeit ber Ginwilligung ba ift, fein Bertrag ju Stande: und hatte bas Befet bas materiell und nicht gerabe bas formell Buftanbefommen eines Bertrages im Auge gehabt; fo hatte es ohnehin ichon nicht von einem Berfprechen reben fonnen. Auch ift bie verbrecherische Besinnung gwar ber lette Grund bes Befetes; allein nicht ichon an und fur fich, ober einseitig geaußert, fonbern wenn fie fich gegenfeitig und zwar in ber Form eines Bertrages fund gegeben hat. Un biefe Bedingung ber Rundgebung burch

 <sup>127)</sup> Bgl. Laym. 1. cit. §. 4. n. 4. Kugler, n. 1970. Pirrh. I. c.
 §. II. n. 4. La Croix. lib. 6. par. 3. n. 625. Prickartz. Theol. mar. tom. 8. tract. 10. n. 416.

<sup>128)</sup> Sanch. disp. 79. n. 10. Engel. lus can. lib. 4. tit. 17. §. 9. resp. III. Collet. Inst. theol. tom. 5. tract. de matrim. cap. 7.

acgenfeitige Geflarung ber Ginwilligung bat bas Befet bie fragliche Wirfung ber verbrecherischen Befinnung gefnupft. Bon Seiten bes getäuschten Theiles ferner tann eine Befahr gefürchtet werben; boch aber nicht von Seiten bes tauschen-Und fo wiegen biefe beiden Rudfichten einander auf. ben. Bare nun aus Diefer Befahr von ber einen Seite eine Rob gerung julaffig; fo mußte mit noch mehr Rug gefolgert were ben, bas hinderniß mare nach bem Beifte bes Gefetes fchon gegeben, wenn beibe Theile, abgesehen von einem Berfpres chen, fich gegenseitig ihren Bunfch und ihre Abficht auf eine funftige Che geoffenbaret hatten, weil aus Diefer gegenseitis gen Offenbarung ber gemeinschaftlichen Bunfche und Abfiche ten offenbar eine aroffere Gefahr ermuchfe, als aus jener Tauschung bes einen Theiles. Endlich murde die funftige Che nicht felbst ber bestehenden gefahrlich, weil biefe ja in dem Bersprechen nicht wirklich gewollt, nicht fein Gegens Diefes Alles laft bie zweite Unficht nicht befteben und fpricht fur die erfte, fo. daß fie ben Beift und ben buche ftablichen Sinn bes Gefetes fur fich hat.

- b. Ift bie Zusage, ober ihre Annahme erzwung en; so entsteht kein Bertrag. Eine erzwungene Einwilligung ist gesetzlich keine Einwilligung 129), daher ist im Falle erlittenen Zwanges weber materiell, noch auch formell ein Bersprechen (sides data) vorhanden.
- c. Ueber die Frage, ob das unter einer sus pen sie ven Bedingung abgegebene Versprechen das hinderniß konstituire, sind die Theologen und Kanonisten abweichender Ansichten. Darin stimmen sie überein, daß es begründet sei, wenn die Bedingung vor dem Tode des einen Ehegatten in Erfüllung gehe, hingegen dann nicht, wenn sie vorher aussfällt, und die Frage betrifft nur den Fall, wo sie unerfüllt und ungewiß bleibt. Verspricht Cajus der Bertha sür den Fall des Ablebens seines Wartha unter der

:

<sup>129)</sup> C. 14. X. de sponsal. (4. 1.): "Cum locum non habeat consensus, ubi metus et coactio intervenit."

Bebingung: wenn fie Erbin ihrer Tante wurde, Die Che: fo ift bas Beriprechen abgeschloffen und bas Sinderniß begrundet, wenn Bertha ihre Tante por bem Tobe ber Martha beerbt; hingegen bas Bersprechen aufgehoben, wenn nicht fie, sonbern ein Anderer Erbe wird, baber bas Sindernif nicht aegeben. Wie aber, wenn bie Martha ftirbt und noch ungewif ift, mer Erbe ber Tante werbe? Darf bann Cajus bie ebebrecherische Bertha heirathen? Sanchez und Anbere 130) behaupten, bas Sindernif fei gegeben, weil ein, obgleich bebingtes, Berfprechen (fides data) ber funftigen Che vorhanben fei; ein bedingtes Bersprechen verpflichte zwar nicht zu einer Che, boch aber jum Abwarten ber Entscheidung über ben Gintritt ber Bedingung. Auf die Bervflichtung aus bem Bersprechen komme es hier ohnehin nicht an, und aus ihm entspringe die hoffnung auf bie Che und bamit die Gefahr für ben gefrantten Chetheil, alfo and, nach bem Beifte bes Gesetzes, bas hindernift. Biele Andere 131) verneinen biefes. Ein bedingtes Berfprechen fei nicht schlechtweg ein Berfprechen; benn es verpflichte, seiner Ratur nach, nicht, bevor es burch ben Eintritt ber Bedingung ein absolutes geworben; aus ihm gehe bas hinderniß eben so wenig hervor, als die offentliche Ehrbarkeit (imped. publ. honestatis) aus bedingten Sponfalien; es erzenge auch nicht bie Gefahr, wie ein abfolutes Berfprechen, und Ponal-Gefete endlich mußten ftreng erflart Es wird barauf autommen, ob ein Berfprechen ber fünftigen Che (fides data de matrimonio contrahendo) im Sinne bes Gesetzes ba ift.

Berspricht Titius ber Sophia unter ber Bedingung: wenn sie nicht von der Erbschaft ihres Bruders ausgeschlossen wurde, die Ehe; so hat er noch kein Chever: Idbnis abgeschlossen. Er will zwei Objekte: zuerst die Erbseinsehung und dann sofort mit ihr die kunftige Ehe. Er hat

<sup>130)</sup> Sanch. disp. 79. n. 11. Collet, l. cit.

<sup>131)</sup> Bgi. Kugler, l. cit. n. 1396. u. 1977. Laym. loc. cit. n. 6. Pirrhing, l. cit. §. II. n. 15.

alfo nicht unmittelbar und bestimmt auf bie funftige Che eingewilligt, fann baber auch noch feine Befinnungen, wie ein entschiedener Brautigam, haben, woraus fich erklart, warum bas hinderniß der offentlichen Chrbarfeit nicht ents fteht 132); frei ift er aber, auch hinsichtlich ber funftigen Che, nicht, benn er muß die Entscheidung über ben Gintritt ober Richteintritt ber Bebingung abwarten und biefe fnupft feine Bervflichtung an die eventuelle Che. Gang in bemfelben Berhaltniffe einer vermittelten Bervflichtung zu ber Che murbe er auch noch bleiben, wenn er ber Sophia noch eine zweite Bedingung, ale: .. wenn bu von der Krantheit wieder befreit wirft", feste. Er hat baber allerdings ein Berfprechen binsichtlich einer fünftigen Che abgegeben (fidem dedit de matrimenio contrahendo). Gang in bem namlichen Berhaltniffe, von ben besondern Umftanben und ben Grunden ber innern Ungultigfeit abgefeben, ftebt Caius vermoge feines Berfprechens. Denn biefes ift immer ein bedingtes : "wenn wir bie Martha überleben" (si supervixisset, c. 4. C. 31. Q. 1.): und bennoch nennen es unfere Befetesftellen ein gegebes n es Wort (fides data de contrahendo matrimonio). Hieran andert ber Umstand nichts, bag Cajus noch in ber Erbschaft eine zweite Bedingung fest. Es fann baber nicht behauptet werben, baß ein bedingtes Berfprechen nicht ein folches fei, wie bas Befet verlangt, ba es vielmehr felbft von einem folden fpricht.

Wird das Versprechen unter einer resolutiven Bestingung gegeben; verspräche nämlich Titius der Sophia zwar die Ehe, jedoch nuter der Bedingung, daß er an sein Wort nicht mehr gebunden sein sollte, wenn er ein Amt bekäme; so kommt das Versprechen sofort zu Stande. Träte nun die Bedingung erst nach dem Tode der Martha ein; so wäre

<sup>132)</sup> C. un §. 1. de sponsal in 6°. (4. 1.) "cum ex sponsalibus conditionalibus, ante conditionem exstantem, sicuti consensum non habentibus et incertis, nulla publicae honestatis iustitia oriatur."

Bedingung: wenn fie Erbin ihrer Tante wurde, Die Che; fo ift bas Beriprechen abgeschloffen und bas Sindernif begrundet, wenn Bertha ihre Tante vor bem Tobe ber Martha beerbt; hingegen bas Bersprechen aufgehoben, wenn nicht fie, sonbern ein Underer Erbe wird, baher bas hindernig nicht ge-Bie aber, wenn die Martha stirbt und noch ungewif ift, wer Erbe ber Tante merbe? Darf bann Caius bie ehebrecherische Bertha heirathen? Sanchez und Andere 130) behaupten, bas hinderniß sei gegeben, weil ein, obgleich bebinated. Beriprechen (fides data) ber fünftigen Ehe porhanben fei : ein bedingtes Bersprechen verpflichte amar nicht an einer Che, boch aber zum Abwarten ber Entscheidung über ben Eintritt ber Bedingung. Auf die Vervflichtung aus bem Beriprechen fomme es hier ohnehin nicht an, und aus ihm entspringe die hoffnung auf die Ehe und bamit die Gefahr fur ben gefrantten Chetheil, alfo auch, nach bem Beifte bes Gesetzes, bas hindernis. Biele Andere 131) verneinen bieses. Ein bedingtes Beriprechen fei nicht ichlechtweg ein Beriprechen; benn es verpflichte, seiner Ratur nach, nicht, bevor es burch ben Eintritt ber Bedingung ein absolutes geworben; aus ihm gebe bas hinderniß eben so wenig hervor, als bie öffentliche Ehrbarfeit (imped. publ. honestatis) and bedingten Sponfalien; es erzeuge auch nicht bie Gefahr, wie ein abfolutes Berfprechen, und Vonal-Gefete endlich mußten ftreng erflart Es wird barauf autommen, ob ein Bersprechen ber funftigen Che (fides data de matrimonio contrahendo) im Sinne des Gesetzes ba ift.

Berspricht Litius ber Sophia unter ber Bedingung: wenn sie nicht von der Erbschaft ihres Bruders ausgeschlossen wurde, die Che; so hat er noch tein Chevers Idbnis abgeschlossen. Er will zwei Objekte: zuerst die Erbseinsetzung und dann sofort mit ihr die kunftige Ehe. Er hat

<sup>130)</sup> Sanch. disp. 79. n. 11. Collet, l. cit.

<sup>131)</sup> Bgi. Kugler, l. cit. n. 1396. u. 1977. Laym. loc. cit. n. 6. Pirrhing, l. cit. §. II. n. 15.

also nicht unmittelbar und bestimmt auf bie funftige Che eingewilligt, fann baber auch noch feine Befinnungen, wie ein entschiedener Brautigam, haben, woraus fich erklart, warum bas hindernif ber offentlichen Chrbarfeit nicht ents steht 132); frei ift er aber, auch hinsichtlich der fünftigen Che, nicht, benn er muß bie Entscheibung über ben Gintritt ober Nichteintritt ber Bebingung abwarten und biefe knupft feine Beroflichtung an die eventuelle Che. Sang in demfelben Berhaltnisse einer vermittelten Bervflichtung zu der Ehe wurde er auch noch bleiben, wenn er ber Sophia noch eine zweite Bedingung, als: .. wenn du von der Kranfheit wieder befreit wirft", feste. Er hat baher allerdings ein Berfprechen binsichtlich einer fünftigen Che abgegeben (fidem dedit de matrimenio contrahendo). Sang in bem namlichen Berhaltniffe, von ben besondern Umftanden und ben Grunden ber innern Unaultigfeit abgesehen, fteht Cajus vermoge feines Berfprechens. Denn dieses ift immer ein bedingtes : "wenn wir die Martha Aberleben" (si supervixisset, c. 4. C. 31. Q. 1.): und bennoch nennen es unfere Befetesstellen ein gegebes n es Wort (fides data de contrahendo matrimonio). Hieran andert ber Umstand nichts, baß Cajus noch in ber Erbschaft eine zweite Bedingung fest. Es fann baber nicht behauptet werben, daß ein bedingtes Berfprechen nicht ein folches fei, wie bas Gefet verlangt, ba es vielmehr felbft von einem folden fpricht.

Wird das Versprechen unter einer resolutiven Bestingung gegeben; verspräche nämlich Titius der Sophia zwar die Ehe, jedoch nuter der Bedingung, daß er an sein Wort nicht mehr gebunden sein sollte, wenn er ein Amt bekäme; so kommt das Versprechen sofort zu Stande. Träte nun die Bedingung erst nach dem Tode der Martha ein; so wäre

<sup>132)</sup> C. un §. 1. de sponsal in 6°. (4. 1.) "cum ex sponsalibus conditionalibus, ante conditionem exstantem, sicuti consensum non habentibus et incertis, nulla publicae honestatis iustitia oriatur."

bas hinderniß gegeben , jedoch dann nicht , wenn fie fcon früher eintrate und bas Berfprechen aufhobe.

Physische und moralische unmögliche Bebins ungen 133), zu welchen auch die bem Wesen der She wie berstreitenden gehören 134), machen das Cheverlobnis, wie alle Berträge, ungultig (inutiles, nullius momenti). Eine folche Bedingung nun ware nur ein Grund mehr für die Ungultigkeit des an sich schon ungultigen Versprechens und wurde, wie die schon diesem inwohnende Ungultigkeit, nicht bindern, daß das hindernis entstände 135).

Bas nun bie Beziehungen beiber Sanblungen, bes Chebruches und bes Berfprechens, zu einander angeht; so folgt aus bem Bisherigen und aus bem Beifte ber Befete, daß fie in einer folchen Berbindung mit einander fteben muffen, daß fie zur Conftituirung bes hinderniffes als eine aufammengefette verbrecherische Sandlung, ober als ein Ungriff auf die bestehende Che erscheinen. In Dieser Berbinbung ftehen fie aber: 1) bas Berfprechen mag por ober nach bem Chebruche gegeben worden fein (si nec ante, neo post [fidem datam], legitima eius superstite, cognovit eandem) 136). Sie bilben bagegen 2) nur bann eine aufammengesette handlung, wenn sie sich auf biefelbe Che beziehen und mahrend einer und ber namlichen Che beaanaen worden find. Denn erst bann wird ber Chebruch mit ber funftige Che in Beziehung gefett und ber beftehen. ben gefährlich (S. 36.), auch spricht bas Gefen nur von beis ben Sandlungen mahrend einer und ber namlichen Che: "si prius vel post, in utroque casu uxore sua vivente eam

<sup>133)</sup> F. 1. §. 11. fr. 31. D. de O. et A. (44. 7.); fr. 26. fr. 27. pr. fr. 35. §. 1. D. de V. O. (45. 1.).

<sup>134)</sup> C. 7. X. de cond. oppos. (4. 5.).

<sup>135)</sup> Bgl. Sanchez. disp. 79. n. 13. 14. Collet, loc. cit.

<sup>136)</sup> C. S. X. h. t, work bie Glosse im Eingange bemerkt: "si priss vel post, in utroque casu uxore sua vivente eam cognovit, tale matrimonium tolerari non debet."

cognovit," fagt bie Bloffe. Wenn baber Cajus in ber erften Che mit Bertha Chebruch beging und ihr in ber zweiten bie Che verspricht; so ift bas hinderniß nicht gefett 137). Ginen folchen innern Zusammenhang haben ferner 3) beibe Sandlungen nur, wenn die funftige Che unter ben Schulbigen felbst geschloffen werben foll. Beriprache Caius ber ebebrecherischen Bertha, bag er bie Martha, ihre Bermandte ober Freundin, heirathen wolle; fo murbe weber bie Che mit Martha, noch auch iene mit Bertha behindert merben. Gleis de Bewandtnig hat es 4) bann, wenn Cajus ber mitfdulbigen Bertha bas Berfprechen gibt, biejenige zu heirathen, welche ihm ein Dritter bezeichnen murbe, weil hier noch Riemanden, insbesondere nicht ber Mitschuldigen, bas Bersprechen gegeben mare. Andere jedoch murbe es fich verhalten, wenn jener Dritte noch bei Lebzeiten bes Cheweibes bes Cajus Die Bahl trafe und die Bertha bestimmte, weil damit das une beftimmte Berfprechen in ein bestimmtes übergegangen måre 138).

Obschon es, wie gezeigt, zur Constituirung des hindernisses gleichviel ist, ob das Versprechen dem Ehebruche vorausseht, oder darauf folgt; so kann dieser Unterschied doch unter Umständen erheblich verschiedene Folgen haben. Das Versprechen nämlich kann auch einseitig widerrusen werden und wird durch den Widerruf ganz ausgehoben. Ging es nun 5) dem Ehebruche vorauf und ward noch vor ihm widerrusen, so ist das hindernis nicht gegeben; wird es aber erst später abgegeben, so ist mit ihm das hindernis zu Stande gekommen und kann durch den Widerruf nicht wieder beseitigt werden 139). Das Versprechen setzt ferner nicht, wie der Ehebruch, Kenntnis von der noch bestehenden Ehe voraus; wenn sie daher 6) erst, nachdem es abgegeben ist, erworden und dann der Ehebruch begangen wird, so ist das hindernis

<sup>137)</sup> Bgi. Sanch. disp. 79. n. 5. 6. Kugler, n. 1392.

<sup>138)</sup> Bgl. Sanch, disp. 79. n. 4. Kugler, n. 1394.

<sup>139)</sup> Bgl. Sanch. disp. 79. n. 9. Kugler, n. 1392.

tonstituirt: hingegen bann nicht, wenn sie erst nach bem masteriellen Chebruche gewonnen und ihrer ungeachtet bas Berstorechen eingegangen wirb.

S. 40. Da bei Lebzeiten bes einen Chegatten ber ans bere feine gultige Che eingehen kann, so kann bie Absfahlie fung einer Che nur ein Bersuch genannt werden. Dieser Bersuch nun muß eine eheliche Berbindung bestelen (quasi matrimonialiter moechus moechae adhaerero praesumsit), ern ftlich gemeint und als ein Chevertrag zu Stande gekommen sein.

Die hieruber sprechenden Gesetzesstellen rühren aus einer Zeit her, wo die klandestinen Ehen noch gultig waren. Dasher entsteht die Frage, ob durch das Concil von Trient, wo es gilt, nicht eine Aenderung dahin bewirft worden sei, daß jest durch solche Ehen das Hinderniß nicht mehr entskehe, weil die abgeschlossenen Berbindungen ohne die vorgesschriedene Form keine gultige Ehen seien. Eine solche Aenderung ist aber nicht bewirft worden. Denn die Wirkung jener Gesetz ist nicht von der Gultigkeit der Berbindung, die ja ohnehin schon ungultig ist, abhängig, und das Concil beabsichtigte nur eine Form zur Abschließung gultiger Ehen, nicht aber eine Aenderung früherer Strafgesetz, insbesondere nicht die Bestimmung einer neuen Form, in welchen an sich strafbare Handlungen forthin erst strafbar sein sollten.

S. 41. Weil eine solche She nur als die faktische Ausführung des Versprechens anzusehen ist; so gilt auch von
ihrer Beziehung zum Chebruche, was von jener des Versprechens (S. 39.) bemerkt worden ist, sofern es dabei gedacht
werden kann. Es ist nämlich 1) gleichviel, ob der Ehebruch
der Abschließung der She vorausging, wenn auch diese ferner
unvollzogen blieb (matrim. ratum), oder aber ihr folgte und
als Vollziehung der She erscheint (matr. consummatum). 2)
Beide Handlungen mussen währen der nämlichen
Ehe begangen worden sein. 3) Ging die Sheabschließung
dem Shebruche voraus, so kann sie widerrusen und ausgehoben werden; wird dann erst, nach Ausschlung der Verbindung,

Shebruch begangen, so ist das hindernis nicht konstituirt, wohl aber, wenn die Austosung erst nach dem Shebruche ersfolgte. 4) Auch die Sheabschließung sett nicht, wie der Shesbruch, Kenntnis von der bestehenden She voraus; wird nun auch erst nach der Abschließung die Kenntnis erworben und ihrer ungeachtet Shebruch begangen, so ist das hindernis geset; jedoch dann nicht, wenn jene Kenntnis erst nach dem materiellen Shebruche gewonnen und ihrer ungeachtet die She abgeschlossen, allein nicht vollzogen wird 140).

S. 42. Die Tobtung bes einen Chetheiles, wovon c. 5. C. 31. Q. 1. fpricht, bezeichnen Gratian und nach ihm Die Defretalen ale Rachft ellungen (machinatio: "si nihil in mortem viri machinatus fuerit"); allein 1) bloße Nachstellungen ohne ben Erfolg bes Tobes fonstituiren bas hinderniß nicht. Denn biefe Bezeichnung muß in bem Sinne aufgefaßt werben, ben bas Befet felbit angibt; biefes aber fpricht von Tobtung und nicht blog von Nachftels lungen ohne Erfullung ber verbrecherischen Absicht. Der Ausbrud: "machinatio in mortem viri vel uxoris", selbst soll auch nur andeuten, bag bie Tobtung ein mahrer Morb. b. h. eine abfichtliche fein folle, wie ihn die Bloffe fos fort wiederholt erflarte. Sie bemerkt namlich 141) a): "Et nota, quod dicit occidisse; unde nisi machinatus fuerit cum effectu, non impeditur: puta, si voluerit dare venenum, et non dederit." An einer andern Stelle 142) erläutert fie b) bas Wort Rachstellen burch ben Beisag: "et intellige, cum effectu . . . quia verba cum effectu sunt accipienda . . . . Quidam dicunt, quod sufficit conatus sine effectu: et sufficit, quod ita scriptum est . . . quod non est vehier mag c) auch noch bie Uebersicht einen Plas finden, welche sie 143) von ihrer gangen Theorie liefert.

<sup>140)</sup> Bgl. Sanch. disp. 79. n. 8. 32. 33. Kugler, n. 1397.

<sup>141)</sup> Bu c. 5. C. 31. Q. 1. verb. occidisse.

<sup>142)</sup> Bu c. 3. X. h. t. verb. machinata.

<sup>143)</sup> Bu c. 8. X. h. t. verb. cognovit eandem.

inhem sie lehrt: "Sic patet, quod sola sides data, vel tantum de facto contrahere, non impedit matrimonium, uxore defuncta, nisi ad carnalem copulam sit processum: et sic intellige omnia illa iura, quae dicunt, quod nullus ducat in matrimonium, cui dedit fidem de ea ducenda post mortem uxoris, vel cum qua contraxit de facto. Et ita est argumentum, quod voluntas sive factum nisi fuerit subsecutus effectus, non nocet: quia non sufficit conatus, ubi iniuria non habuit effectum . . . . et idem intellige de eo, vel de ea, quae machinata est in mortem alterius, scilicet cum effectu, ut 31. g. 1. si quis vivente; alias (namlich obne Erfola) solus conatus non impediret, arg. istius capitis, quia eadem ratio videtur utrobique". In dem namlichen Sinne endlich lehrt ber h. Thomas von Aquin 144): "Sed tamen sunt quaedam crimina, quae dirimunt matrimonium contractum. Unum est, quando aliquis cum aliqua conjugata concumbit, et ex hoc machinatur in mortem viri cum effectu. tunc enim ad invicem contrahere non debent, et si contraxerint, separentur" 145).

Die Meinung von Gonzalez, welcher J. H. Bohmer ohne nähere Prüfung beitritt <sup>146</sup>), steht sehr einzeln und schwach begründet da. Er sagt <sup>147</sup>): "verius est machinationem tantum sufficere, etsi mors naturaliter contingat: non enim hoc casu tantum crimen homicidii et mortis illatae punitur, sed etiam consilii, si mulier. 31. q. 1. aequali enim poena plectitur saepe saepius scelus et sceleris voluntas, maxime in delictis publicis l. 1. C. l. Iul. de ambitu, l. 1. ff. de extraord. crim." Rachstellungen ohne den

<sup>144)</sup> Sent. lib. 4. Dist. 35. in fin.

<sup>145)</sup> Bgi. Sanch. disp. 78. n. 7. Kugler, n. 1382. Laym. n. 1. Pirrh. 6. 3. n. 24. Engel, n. 4. Ferrar. verb. imped. matr. n. 81.

<sup>146)</sup> Ius eccles. lib. 4. tit. 7. §. 4.: "Ante omnia requiritur 1) machinatio et conspiratio in mortem alterius, licet mors non sit secuta, ut recte censuit Gonzal."

<sup>147)</sup> Bu c. 1. X. h. t. verb. machinata.

Erfola find Mordversuch und als solcher zwar strafbar, boch trifft ben Bersuch nie die Strafe des vollendeten Berbrechens 148). Als Theilnehmerin an dem Bersuche ift baher auch bas Weib in c. 6. C. 31. Q. 1., welche Stelle übrigens auch eine nicht aloffirte Valea ist und nicht zum Beweise fur bas geltend gewordene Recht benutt werden barf, ftrafbar: baf es aber ale Morberin ftrafbar fei, wird bort nicht ges lehrt, und noch meniger, baf es megen bes Morbversuches feinen ber Mitschuldigen zum Manne baben tonne. Goll ber Bersuch die Strafe bes vollendeten Berbrechens nach fic giehen, fo muß bas Gefet bies ausbrucklich verfugt haben : es ift aber keinesweges richtig, bag, namentlich bei offentlichen Berbrechen, ber Berfuch fehr oft, wie bas Berbrechen selbst, bestraft werbe. Die angeführte const. 1. C. de ambitu (9. 26.) beweiset bieses nicht. Sie verbietet die Die berübernahme bereits befleibeter Memter und fest barauf bie Strafe ber Umterschleichung, spricht alfo einmal nicht von einem Bersuche, sondern fett eine vollendete Thatsache, die Umteübernahme, voraus und bedroht fie fodann ausbrucklich mit einer bestimmten Strafe. Das angezogene fr. 1. D. de extraord. crim. (47. 11.) spricht gerade gegen bie aufgestellte Behauptung, ba es lehrt, ber Bersuch bes Chebruches folle außerorbentlich, b. h. nicht mit ber vom Gefete fur bas Berbrechen felbst bestimmten Strafe bestraft werden und unterscheibet ausbrucklich ben Bersuch und die That und beren Bestrafung 149).

2. Darauf fommt es nicht an, ob ber Schulbige ber phyfifche ober ber intelleftuelle Urheber bes

<sup>148)</sup> Bgl. Lehrb. Des peinl. Rechtes von Anfelm D. von Feuerbad. S. 228. Lehrb. Des Eriminalr. von E. F. Rofhirt. S. 48.

<sup>149) &</sup>quot;Sollicitatores alienarum nuptiarum, itemque matrimoniorum interpellatores, etsi effectu sceleris potiri non possunt, propter voluntatem perniciosae libidinis extra ordinem puniuntur....

§. 2. . . . perfecto flagitio, punitur capite, imperfecto, in insulam deportatur."

Berbrechens durch Auftrag (mandalum) 150) oder durch ertheilsten Rath (consilium) 151) war 152). Auf die Frage, ob die nach der durch einen Dritten vollbrachten That hinzutretende Genehmhaltung (ratihabitio) das Hinderniß begründe, mussen wir hier etwas näher eingehen.

Titins verübt den Mord an Cajus, bem Manne ber Bertha, in der Meinung, ihr und dem Chebrecher Sempronind einen willfommenen Dienst zu leiften und ihnen zu ber demunichten ehelichen Berbindung zu verhelfen: einer von ihnen, oder beide genehmigen die Sandlung : ift bas Berbrechen von ihnen ausgegangen und bas Sinderniß gesett? -Rach rom. Rechte gilt die Ratihabition auch bei Berbrechen bem Auftrage gleich 153). Diefen Grundfat nahm bas fanon. Recht auf 154) und wandte ihn ebenfalls auf die Berbrechen un 155), er gilt jedoch nur in ben burch bas Recht bestimmten Kallen und fam insbesondere nie auf die Che in Anmenbung, "Sed nec impeditur," sagt bie Glosse 156), "qui mortem viri ratam habet, dum tamen non praeceperit, licet alias in maleficiis retrotrahatur ratihabitio." An einer anbern Stelle begrundet fie ihre Anficht fo 157): "Quid ergo, si ratum habuerunt, eos interfectos esse? Idem verum; quia in maleficiis ratihabitio retrotrahitur et mandato comparatur . . . Contra credo, arg. infra de sponsalibus. cum

<sup>150)</sup> Fr. 15. §. 1. D. ad leg. Corn. de siccar. (48. 8.): "Mandator caedis pro homicida habetur."

<sup>151) 6. 11.</sup> I. de oblig. quae ex delict. (4. 1.); fr. 36. D. de furtis (47. 2.).

<sup>152)</sup> Bgf. Sanch. disp. 78. n. 5. Kugler, n. 1380. Pirrh. l. c. §. 3. n. 21. Laym. l. c. n. 1.

<sup>153)</sup> Fr. 152. §. 2. D. de R. I. (50. 17.): "In maleficio ratihabitio mandato comparatur." fr. 60. D eod. fr. 1. §. 14. D. de vi et vi armata (43. 16.).

<sup>154)</sup> C. 10. de R. I. in 6°. (5. 12.): "Ratihabitionem retrotrahi et mandato non est dubium comparari."

<sup>155)</sup> C. 23. de sentent. excom. in 6°. (5 11.).

<sup>156) 3</sup>u c. 5. C. 31. Q. 1. verb. occidisse.

<sup>157)</sup> Bu c. 1. X. de conv. inf. (3. 33.) werb. propuraverint.

atpud, cum edictum de matrimonio contrahendo sit prohibitorium." In dem hier angeführten c. 23. X. de spons. (4. 1.) wird aber gesehrt: "cum prohibitorium sit edictum de matrimonio contrahendo, ut, quicunque non prohibetur per consequentiam admittitur:" und dazu bemerkt die Glosse is, "unde omnes admittuntur, qui non expresse prohibentur." Ihr Entscheidungsgrund ist also dieser: durch die Ratihabition des Mordes wird die She nicht behindert, weil das Geset ihr diese Wirkung nicht ausdrücklich beilegt 159).

- 3. Es ist, was das Subjekt des Berbrechens angeht, zur Begründung des Hindernisses durch Gattenmord in Berbindung mit Ehebruch gleichviel, ob der Mord von dem einen Chetheile, oder von dem andern Mitschuldigen ausging, und es ist genug, wenn er auch einseitig nur von dem Einen ohne Mitzuthun und ohne Mitwissen des Andern begangen worden ist. Denn das Gesetz sagt einmal: "nisi sorte vir aut mulier (das geschändete Cheweib) virum, qui mortuus suerat, occidisse notetur" (c. 5. C. 31. Q. 1.), und das andere Mal: "nisi alter eorum in mortem uxoris defunctae suerit machinatus" (c. 6. X. h. t.), wodurch zugleich das Mitwissen des andern Theiles ausgeschlossen ist.
- 4. Das Berbrechen kann an dem Shemanne sowohl als an dem Cheweibe, als Dbjekt desselben begangen wersden. Denn obgleich die meisten Stellen (c. 1. 3. 6. 7. X. h. t.), weil es die zur Entscheidung vorgelegten Fälle so mit sich brachten, von der Tödtung des Weibes handeln; so spricht doch das eben angeführte c. 5. C. 31. Q. 1. so bestimmt von der Tödtung des Mannes, daß die abweichende Weinung Einiger 100), weil das Gesetz nur von Tödtung des Weibes spräche, keine nähere Berücksichtigung verdient 161).

<sup>158)</sup> Verb. prohibitorium.

<sup>159)</sup> Bgl. Sanch. disp. 78. n. 6. Kugler, n. 1380. Laym. 1. c. n. 1. Pirrh. l. c. §. 3. n. 21.

<sup>160)</sup> Bei Sanch. disp. 78. n. 8.

<sup>161)</sup> Bgl. Sanch. l. cit. Kugler, n. 1379. Laym. l. cit. n. 1. Pirrh. l. cit. n. 22.

Wenn die fünftige Che ber Chebrecher nicht die Urs fache bes Morbes, b. h. bei ber Todtung nicht beabsich= tigt gewesen ift, fonbern biefe burch Bufall, ober in einer andern Absicht geschah; fo ift ber Fall bem Befege, nach bem Beifte beffelben (S. 34.), nicht untergeordnet und bas Binbernif nicht gegeben. Diefe Folgerung aus bem Beifte bes Befetes unterftutt zuerft bie Bloffe. Sie lehrt nam= lich a) 162): "Hoc ipso, ut conjungerentur; aliud, si casu, quia forte inimici sunt, vel ex alia causa: tunc ducere poterit uxorem eius." b) 163); "Quid, si aliquis aliquem in bello, non eo proposito, quod velit uxorem eius sumere, numquid potest illam ducere in uxorem? Dicas, quod sic." In demfelben Ginne lehrt auch der h. Thomas von Aquin 164): "Respond. dicendum, quod uxoricidium ex statuto ecclesiae matrimonium impedit, sed quandoque impedit contrahendum, et non dirimit contractum . . . . Quandoque etiam dirimit contractum, ut quando aliquis interficit uxorem suam, ut ducat eam, cum qua moechatur; tunc enim efficitur illegitima persona simpliciter ad contrahendum cum illa; ita, quod si de facto contraxerit matrimonium, dirimitur; sed ex hoc non efficitur persona simpliciter illegitima respectu aliarum mulierum." Und bice ist allgemeine Ansicht 165). Absicht braucht aber eben so wenig, wie bie Berubung bes Berbrechens felbst, eine gemeinschaftliche zu fein; fondern es genugt zur Constituirung bes hinderniffes, bag ber eine, bas Berbrechen verübende Theil die Che beabsichtiat.

Im außern Forum wird diese Absicht prasumirt, so, daß ihr Gegentheil erwiesen werden muß 166).

Aus dem Bisherigen folgt, daß bas hinderniß nicht gefett ist, wenn Einer der Mitschuldigen dem einen Chetheile

<sup>162) 3</sup>u c. 5. C. 31. Q. 1. verb. occidisse.

<sup>163)</sup> Bu c. 3. X. h. t. verb. machinata.

<sup>164)</sup> Sentent. lib, 4. dist. 37. Q. 2. Art. 2.

<sup>165)</sup> Bgl. Sanch. disp. 78. n. 13. Kugler, n. 1384. Laym. l. c. n. 2.
Pirrh. l c. §. 3 n. 25. Engel, l. c. n. 6. Ferrar. l. c. n. 83.
166) Bgl. Sanch. disp. 78. n. 19. Kugler und Pirrh. ll. cc.

verbrecherisch nachstellt, ohne daß jedoch der Tod wirklich erfolgt, und darnach jener selbst, oder der andere Mitschuls dige den Mord wirklich, jedoch ohne die Absicht der kunftigen Ehe, verübt, weil dort am Thatbestande der Erfolg und hier die Absicht fehlt 167).

Der Gattenmord in Berbindung mit dem Chebruche macht ferner nur die beabsichtigte, als die ihn verursachende, nicht aber jede andere Che unzulässig. Wenn Cajus während seiner She Chebruch mit Martha, Bertha und Sempronia begangen hat und sein Weib tödtet, um sich mit Martha verehelichen zu können, so ist diese Che, nicht aber jene mit Bertha oder Sempronia unzulässig. Tödtet er sein Weib, um überhaupt sich mit einer Andern verbinden zu können; so hindert sein Berbrechen nicht die She mit einer von jenen dreien; wohl aber, wenn er dabei die Absicht hatte, eine derselben zu heirathen 168).

S. 43. Auch der Gattenmord und der Chebruch mufs fen zur Conftituirung bes Chehinderniffes in einer folchen Berbindung mit einander fiehen, daß fie als ein e gufammengefette verbrecherische Sandlung, ober ale ein Ungriff auf bie bestehende Che erscheinen. Wenn baber Cajus mit Bertha mahrend feiner erften Che Chebruch beging und fein ameites Beib todtet, um fie endlich ehelichen zu fonnen; fo wird feine Che mit ihr nicht behindert. Begeht 2) Titius mit der verehelichten Martha mahrend feiner Che, von melder Martha feine Renntnig hat, Chebruch und tobtet fein Beib, um fie heirathen gu tomen; fo fteht feiner Che nichts Denn Martha hat zwar ihrem Manne gegenüber, nicht aber gegenüber bem Beibe bes Titius und gegen Deffen Che formellen Chebruch begangen. Daher ift ihrerseits nicht bas jum hinderniffe Erforderliche vorhanden und ibre Berbindung mit Titius julaffig 169).

<sup>167)</sup> Bal. Sanch. disp. 78. n. 17. Kugler, n. 1385.

<sup>168)</sup> Bgl. Sanch. disp. 78. n. 18 Kugler, n. 1386.

<sup>169)</sup> Bat. Sanch. disp. 78. n. 12. Kugler, n. 1382.

\$. 44. Bei dem Hindernisse durch Gattenmord ohne Chebruch tritt am Thatbestande des Verbrechens nur hinsichtslich des Subjektes und der Absicht ein Unterschied darin hers vor, daß es von beiden gemeinschaftlich verübt und die kunktige Ehe von beiden zugleich bezielt wird; im Uedrigen ist er derselbe, wie in dem oben (§. 42.) besproschenen Falle und ist gegeben durch Nachstellungen nach dem Leben mit Erfolg, oder durch wirklichen Mord, d. h. absichtsliche Tödtung des Ehemannes, oder des Eheweibes.

Das Charafteristische besteht also in der Gemeinschaft der Conspiration (cum concorditer ad hoc procedunt §. 36. 4.) bei Berubung des Berbrechens in der gemeinschaftlichen Absicht.

Diese Conspiratiom zur Berübung der That ist nun nicht bloß dann vorhanden, wenn Beide unmittelbar selbst den Mord begehen und dessen physische Urheber werden, sondern auch, wenn Beide intellektuelle Urheber, oder der Eine der physische und der Andere der intellektuelle wird, indem er sich durch Austrag, Rath, Orohungen, Bitten, Ermunterung oder Billigung betheiligt (earum insidiis et machinationibus). Eine solche Betheiligung ist aber nicht in der Ratihabition gesest (S. 42. 2.) 170).

Die Gemeinschaft der Absicht sett voraus, daß sie beisden bewußt, also gegenseitig offenbart ist, sei dies nun ausdrücklich, oder durch Zeichen und stillschweigend geschehen. Diese Absicht ist aber, wie vorausgesett wird, auf eine Ehe und zwar zwischen beiden Mitschuldigen gerichtet, weil nur dann ihre Berbindung der bestehenden Che gesährlich wird. Haben beide indessen das Berbrechen auch in einer andern Absicht begangen, so gilt doch, wenn sie sich später verehelichen wollen, die Bermuthung gegen sie, als hätten sie in dieser Absicht gehandelt 171).

<sup>170)</sup> Bgl. Kugler, n. 1380. 5°.

<sup>171)</sup> Arg. c. 2. C. 33. Q. 1., woon die Gioffe bemerkt: "et hoe est notabile, quod ex eo ipso, quod alius vel alia superinducitur, praesumitur hoe ex odio fieri." Bgl. Pirrh. l. c. n. 25.

Noch ist zu bemerken, daß, weil das Hinderniß durch Gattenmord konstituirt wird, die angegriffene Berbindung, wie bei Shebruch (S. 37. 6.), eine wirkliche und gultige She 172) und ihr Borhandensein auch dem andern Theile bekannt sein muß 173), weil sonst von ihm nicht Gattenword begangen wurde.

(Schluß folgt.)

<sup>172) 23</sup>gl. Kugler, n. 1379. Pirrh. l. c. n. 27.

<sup>173)</sup> Bal. Ibid. n. 1381. in f.

## Recensionen.

I. Das Dogma ber griechischen Kirche vom Purgatorium, bargelegt von Balentin Loch, Dr. ber Theologie. Regensburg, 1842. Berlag von G. Joseph Manz. VI. und 164 Seiten.

Es ist oft behauptet worden, die griechische Rirche weiche, wie in vielen andern Punkten, fo auch in der Lehre vom Purgatorium, von der romischen Rirche ab ; verwerfe sie auch nicht geradezu das Purgatorium (mas übrigens mitunter ebenfalls, felbst von Ratholiten, wie von Johann Fischer, Urt. 19. cont, Lutherum, behauptet worden), fo habe fie boch bavon eine wesentlich andere Borstellung als biese (bie romische Rirche). Bei ben Dingen, die sich im Driente bes geben, und die mindestens eine immer inniger werdende Berbindung beffelben mit dem Occidente in Aussicht stellen, muß jeber Berfuch, über bas gegenfeitige Berhaltnig beiber Rirchen zu einander in Absicht auf Lehre und Berfassung aufzuklaren, als willkommen begruft werben. 3mar hat ichon vor achtzehn Jahren Bermann Joseph Schmitt in feiner Schrift; "harmonie ber morgenlandischen und abendlandischen Rirche. Gin Entwurf jur Bereinigung beiber Rir-Wien, im Berlage bei Frang Wimmer. 1824", biefes Berhaltniß darzustellen und die Uebereinstimmung beider Rirchen in (fast) allen wesentlichen Dunkten nachzuweisen gefucht; aber bei bem maffigen Umfange ber Schrift fonnte boch weber jene Darstellung, noch biese Rachweisung in ben einzelnen Puntten fo umfassend ausfallen, als das wohl zu Das Dogma ber griechischen Kirche von Purgatorium. 357

wanschen mar. Und barum ist auch bie vorliegende Monographie immer noch ein bankenswerthes Geschenk.

Der Berfasser berfelben legt, wie auch recht ist, que porberft (in S. I.) bas fatholische Dogma vom Purgatorium vor. Diefes Dogma besteht aber nach ben Bestimmungen bes Concilii Tridentini Sess. 25. decr. de purgatorio in Folgendem: "Es giebt nach bem Tode einen Mittelzustand zwischen Geligfeit und Bermerfung, in welchem die Geelen verftorbener Glaubigen, welche ihre Bufe auf Erden nicht vollendet haben. bas Rucftanbige, ober andere geringe Gunben buffen; es fann ihnen ba burch Megopfer, Gebete und gute Werfe ber noch lebenden Glaubigen die Buffe erleichtert, und deren Beit abgefürzt merben, und bann gelangen fie gur Geligfeit." "Diefes und nicht mehr ober weniger" - fügt ber Berf. hinzu - "ist Dogma; das und nichts anderes will bie Rirche gelehrt wissen. Und daß bieser Zustand unmittelbar nach dem Tode (als Fortsetzung der Buffe auf Erden) beginne, daß er mit Erreichung feines 3medes fur jebe einzelne Seele, gan; aber am Ende ber Zeiten aufhore, und es nach bem allgemeinen Gerichte nur zwei und zwar ewige, unveranderliche Buftande gebe, ergiebt fich als nothwendige Kolge" (welches Lette mohl nicht fo gang richtig fein burfte).

In S. III. wird aus den griechischen Batern, von Klemens Alexandrinus an bis auf Johannes von Damaskus, nachgewiesen, daß man bis in's 8. Jahrhundert in der griechischen Kirche über das Purgatorium ganz in Uebereinstimmung mit der römischen Kirche Folgendes geglaubt und gelehrt habe: "Es giebt einen Mittelzustand nach dem Tode (Gregor. Kyss.), in ihm ist eine Tilgung der Sünden (Klemens Alex., Istdorus Pelus.), eine Reinigung von denselben (Basilius, Gregor Ryss.) möglich, aber nur von geringern (Dionysius Areopagita: "per humanam fragilitatem contracta"), oder im Allgemeinen, wenn für die Sünden schon auf Erden die Buste wenigstens angefangen wurde (Basilius: "Si per confessionem aperuimus)" und unter der Bedingung, daß der,

welcher Auspruch auf diese Reinigung machen will, im Leben auch gute Sandlungen gefett (Gregorius Ragiang.), gegen ben Fursten biefer Belt gefampft habe (Bafilius), und im Glauben an Chriftus gestorben fei (Joh. Chryfostomus). Die noch Lebenden aber tonnen gur Erleichterung und Berfurzung dieser Reinigung burch Megopfer, Gebet und andere gute Werte (Rlemens Alex., Eufebius, Ephrem, Cyrillus, Epiphanius, Theoboret, Johannes Damascenus) verhelfen." Doch fing schon im Laufe bes 6., 7. und 8. Jahrhunderts bie Spekulation Einzelner an, fich mit ber Lofung weiterer Kragen ju beschäftigen, die fich über Diefen Lehrpunkt stellen laffen, 3. B. durch welche Mittel die Reinigung geschehe, ob durch Reuer; an welchem Orte fie vor fich gehe; ob die Geelen, welche sich ba befinden, wieder auf der Erde erscheinen fonnten u. f. w. Und bei ben verschiedenen Bersuchen gur Beantwortung berfelben konnte es nun freilich, wie ber Bf. richtig bemerkt, nicht fehlen, daß fie auch fehr verschieden ausfiel. Die Literatur ber lateinischen Rirche ift übrigens in diefer Beziehung viel reicher als die ber griechischen Rirche. (S. IV.)

Dr. Loch verfolgt in S. V. die weitere Entwickelung bes Dogma vom Purgatorium bei den Griech en bis zum Concil zu Florenz 1438. Rur wenige griechische Schriftssteller dieses Zeitraums erwähnen eines Fegseuers. Der erste ist Dekumenius, Bischof zu Triffa in Thessalien (nach Photius und vor dem J. 1000); dann Simeon Metasphrastes (gest. 976), Theophylaktus (zwischen 1078 und 1107), Erzbischof zu Achris in Bulgarien, Georgins Pachymeres (lebte von 1242 bis beiläusig 1312), Nistolaus Kabasilas, (um 1350) Erzbischof zu Thessalionich, Manuel Kalekas (um das Jahr 1360) aus dem Orden der Dominikaner \*) und Simeon Thessalionich

<sup>\*)</sup> Benigstens ift das die gewöhnliche Meinung. Diefer Mannel Raletas fchrieb mehrere Berte, um feine Landeleute gur Berfohuung

Ionicenfis (geft. 1429 als Erzbischof zu Theffalonich). Dieser Lette polemisirt jedoch gewaltig gegen die Lateiner und will unter andern burchaus fein eigentliches Regfeuer anerkennen. Die Geelen ber Gunber (namlich berer, bie nur geringe Gunden begangen) seien bis zum allgemeinen Berichte nur gleich fam in einem Befangniffe ber Trauerund Troftloffafeit, erft ihre Strafe ermartend. baraus nun aabe es eine Befreiung, bewirkt burch Bebet, Almofen und Defopfer, aber nicht burch ein strafendes und reinigendes Feuer - welches lettere aber auch nicht fatholische Blaubenslehre ift.

Unter den meist gang unbedeutenden Bormurfen, welche

mit den Lateinern und jur Aufhebung bes Schisma ju ftimmen. Es ift au bewundern, faat unfer Berfaffer S 34, wie deut: lich und gang im Ginne ber tatholischen Rirche Raletas bas Doging vom Durgatorium darftellte. »Ohne fleine Gunden tann fein Menfc einen Tag leben, denn wir find ja in Gunde geboren; boch diefe merden und vergeben, wenn wir beten: Bergieb uns unfere Schuld. Dennoch muffen wir auch fur Diefe Genugthuung leiften. Go ift es auch mit fcmeren Gunden und ihren ewigen Strafen, welche gwar ein Menfch am Ende feines Lebens noch durch den Empfang bes h. Sakraments der Buge tilgen kann - aber Genugthung muß er bennoch auch leiften, mas burch bie von ber Rirche auferlegten Bugmerte im Leben geschieht. Aber nach dem Tode fann einem Golden baburch geholfen werden, daß die Lebenden folde Bufmerte für ihn verrichten, s. B. Gebete, Almofen, Defopfer und andere gute Berke. um folde zu befreien von ihren Buffen, welche fie jenseits zu bestehen haben, betet die Rirche; aber nicht fur die icon Geligen, nicht für die jum Sades Berdammten. Daher mirg es noch einen dritten Ort geben, wo die Reinigung vollbracht und Genugthung geleiftet wird, weil Gottes Barmbergigfeit megen geringerer Fehler und vollkommener Reue über fcmere teinen Menfchen ewig verftoßen, aber feine Beiligfeit bennoch nichts Unreines bei fich dulden kann Diefer Ort foll ein Feuer fein; aber ein anderes ale die Gehenna und weil darin eine Reinigung vor fich geht, fo heißt es: Fegfener — Purgatorium — zadaorgowov.« Lib. IV. advers. Graecorum errores, cap. de purgatorio. Vid. Max Biblioth. Patrum XXVI. Lugdun.

ben Lateinern in ben Enzyflifen bes Dhotius gemacht werben, findet fich feiner in Betreff ber Lehre vom Purgatorium. Eben fo wird auch in dem Schreiben bes Papftes vom 3. 867 an die frankischen Bischofe, worin Diese aufgeforbert werben, bie lateinische Rirche gegen bie Griechen gu vertheidigen, ber Lehre vom Durgatorium gar nicht erwähnt. Boraus fich schließen lagt, " daß die Briechen feine bebeutende Abweichung von ben Lateinern in biefem Duntte auffinden konnten, obgleich ihnen gewiß bie Schriften ber lateinischen Bater bis Augustin und nach biesem anderer Rirchenschriftsteller bis auf Beda venerabilis, in welchen biefes Dogma ichon febr entwickelt mar, befannt maren." G. 48. Much bei allen folgenden Bantereien gwifchen ben Griechen und Lateinern, bis in's 13. Jahrh., fam bie Lehre von einem folden Zustande nach bem Tobe, in welchem Die Seelen noch Gundenstrafen abzubugen haben, welche Buge ihnen aber burch Bebet ber Lebenden erleichtert merden fann, gar nicht zur Sprache; und es ift biefes wieber ein Beweis. bag man bei aller Sucht, auch bie fleinsten Rleinigfeiten hervorzuheben, in Diesem Buntte feine Abmeichung fannte. Als es jedoch nach vielen vergeblichen Bereinigungeversuchen gegen die Mitte bes 13. Jahrhunderts mehreren Krangistanern und Dominitanern gelang, wenigstens einzelne Griechen mit ber lateinischen Rirche auszuschnen, und fich auch mehrere Lateiner zu Ronftantinopel aufhielten, ba merften erft biefe. baß die Griechen über bas besprochene Dogma meber in ihren Schriften, noch in ihrem Unterrichte etwas vorbrachten. Darüber gur Rebe gestellt, erfundigten fich bie Briechen nach ben Unfichten ber Lateiner; aber ohne fie nur genau zu erforschen, verschrieen fie Diefelben fogleich ale Drigeniftische Irr. thumer, und fo oft man fich auch barüber besprach, man konnte, ober eigentlich, man wollte fich von Seite ber Briechen, wie in ben andern Differengpunkten, fo auch hier nicht vereinigen und es ward nichts gewonnen, als daß die Sache in Unregung gebracht wurde. Aber auf dem Concilio Lugdunensi II. bom Jahre 1274 laffen fich bie Griechen von ben Lateinern

auschreiben, es sei Glaube und Lehre ber romischen Rirche, "baß wenn mahrhaft Bugenbe in ber Liebe von hinnen geschieden, bevor fie fur ihre Begehungs und Unterlaffungs. funden hinlanglich murdige Fruchte ber Bufe gethan haben, beren Seelen durch reinigende Strafen (ποιναις πουργατωριου ήτοι καθαρτηριου) nach dem Tode gereinigt werden und baß zur Linderung Diefer Strafen ihnen die Furbitten ber lebenden Glaubigen, namlich die Megopfer, Die Gebete, Die Almosen und andere Dienstleistungen ber Frommigfeit, welche von Glaubigen fur andere Glaubige nach bem Berkommen ber Kirche zu geschehen pflegen, nuten." Und noch find uns Die Eibesformeln aufbewahrt, welche Raifer und Rirchenvorsteher geschworen haben, daß ber Glaube ber h. romischen Rirche auch ber ihrige fei. S. 48 - 52. Der Bf. ergablt nun weiter (S. 52 - 54), wie und wodurch bie ju Stande gefommene Bereinigung allmablig wieder gelockert und endlich unter Undronifus I. (gu Ende bes 13. Jahrh.) fogar formlich wiederrufen worden fei; wie bagegen mehrere folgende Raifer, wie Undronitus II., Johannes V., Mannel II. und Johannes VI., freilich junachst blos, um von dem Abendlande bie fo fehr gewunschte Sulfe gegen bie eindringenden Turten zu erhalten, die Bereinigung mit beu Lateinern wieder betrieben haben; wie aber eben barum, fobald die Gefahr verschwand, Alles so aut wie nicht gefchehen mar.

In S. VI. bespricht ber Bf. die Berhandlungen der Lateiner und Griechen über das Fegseuer auf dem Concil zu Florenz 1438. Bei den früheren Berhandlungen war dieser Gegenstand, außer auf dem Concil zu Lyon, gar nicht zur Sprache gekommen; hier aber wurde er vor allem Andern besprochen. Auf das Berlangen der Griechen legten die Lateiner ihre dieskällige Lehre mündlich und schriftlich vor; sie lautet nach den drei vorzüglichsten Berichten, welche darüber auf und gekommen sind (acta conc. Florent. ed. Harduin.; acta conc. Florent. ab Horatio Iustiniano, custode primario diblioth. Vatic. collecta; und Scuropuli historia concilii

Florentini) beinahe aang gleich; und ift im Befentlichen gang Dieselbe Lehre, welche ben Briechen von den Lateinern im Concilio Florentino zugeschrieben und oben vorgelegt worden Die Lateiner beriefen fich zum Beweise biefer ihrer Lehre auf II. Machab. 12. Matth. 12. und I. Korinth. 3., so wie auf die über diese Stellen gegebenen Ertlarungen des b. Auauftinus, Ambrofius, Bafilius, Gregorius Ryf fenus, Epiphanius und Thomas Aquinas. Und siehe ba! es ergab sich, daß die Griechen nicht recht wußten, mas benn eigentlich Lehre ihrer Rirche fei. Denn Die Einen fagten : "bas glaubt ja auch die prientalische Rirche"; Die Andern: "Dieses ist auch unfer Doama, bis auf wenige Unterschiebe ohne Bedeutung "; und noch Andere : " Rein! bas ist durchaus nicht ber Glaube ber heil. griechischen Rirche!,, Nach mancherlei hin = und herreben, welche fur ben Ernst und die Wahrheitsliebe der Griechen nicht sonderlich zeugen \*). vereinigten sich diese endlich (6. Juli 1439) mit den Lateinern in Absicht auf das Regfeuer baffelbe zu glauben, und (auch mit benfelben Worten) ju bekennen, mas bie Lateiner ihnen bereits auf bem Concil zu Lyon zugeschrieben hatten und oben angeführt worden ift. \*\*) Martus Eugenitus

<sup>\*)</sup> Ich erinnere hier nur an das dieskällige Berhalten des hauptsprechers der Griechen, des Markus Eugenikus, Metropolit von Ephelus, und des ("Poenitentiarius et Sacri consistorii notarius publicus " in den Akten genannten) Gregorius. Markus hatte, (nach der Erzählung des Skuropulus) die Differenz zwischen Griechen und Lateinern in der Lehre vom Fegfener anfänglich (als die Lateiner ihre Lehre vorlegten) unbedeutend gefunden; die Bemerkung des Gregorius aber, das diese Differenz nicht so unbedeutend sei, als Markus sich einbilde, machte auf diesen einen solchen Eindruck, das derselbe nun die zuvor klein genannten Unterschiede mit der größten Schärfe hervorhob, und sie als unausgleichbar darstellte; wogegen nun aber auch Gregorius seinerseits mit ziemlichem Ungestüm behauptete, die Lehre der Lateiner sei ganz vorzüglich, und er selbst wolle den Ephesier zu Schanden machen durch die Andersprücke der Bäter!

<sup>\*\*)</sup> Bei Sarbuin, Concil. tom. 9. p. 422.

aber, der nicht unterschrieben hatte, gab unmittelbar nach dem Concil eine Abhandlung gegen die Lateiner herans, in welscher er zeigte, daß eine Vereinigung nicht statt gefunden habe, und daß viele seiner Landsleute durch ihre Unterschrift zu Bersräthern an ihrem alten Glauben geworden seien. Er fand jedoch seine Widerleger unter den Griechen selbst. — Zwei dies ser Widerlegungsschriften sinden sich bei Harduin, Concil. tom. 9. pag. 549—669.

Bon biefer Zeit an, erzählt Dr. Loch G. 68., widmeten mehrere Griechen ihre Aufmerksamkeit bem Dogma vom Purgatorium, einige polemisirend, indem sie besonders Ginwendungen aus folden Schriften wieder hervorzogen, welche noch einige Dezennien vor dem Concil zu Florenz erschienen Bevor jedoch biefe Griechen maren; andere apologifirend. namhaft gemacht und ihre Bestrebungen (in §. XI.) vorgeführt werben, verbreitet fich ber Berf. in ben SS. VII. VIII. und IX. über die Liturgien ber Griechen, über die Bestimmungen ber griechischen Rirche nach bem Concil au Rloreng und uber beren Befenntnife Wenn die von einer Rirche gebrauchten Lituridriften. gien beren Glauben anssprechen und nach ben Worten bes Papstes Colestin ad episc. Galliae ("legem credendi statuat lex supplicandi") fogar regeln; bann fann über ben Blauben ber griechischen Rirche an ein Purgatorium nicht bem minbesten Zweifel mehr Raum gegeben werben : benn in allen Diefen Liturgien finden fich Gebete fur Die Berftorbenen, daß ihnen ber herr gonnen moge Ruhe und Nachlaß ber Strafen an einem Orte bes Lichtes, wo aller Schmerz und alles Webe entfernt ift und fein strahlend Untlit geschaut Man febe Goar Rituale Graecorum in ber Liturgie bes h. Johannes Chryfostomus S. 58. 62. 63., in ber Liturgie bes h. Bafilius u. f. w. Auch enthalt bieses Rituale ein eigenes Officium exequiarum, morin fehr viele Bebete portommen, daß Gott Die Seele Des Berftorbenen an ben Ort ber Ruhe, bos Lichtes, ber Geligfeit verfeten moge, wenn auch nicht fogleich, boch wenigstens noch

vor der Auferstehung am Tage bes Gerichtes; und zur Unterftubung biefer Bitten wird bie Rurbitte ber allerseligften Jungfrau Maria und aller Beiligen erfleht. Der Berftors bene wird meift in fide defunctus genannt; und obgleich oft allgemein von Gundenvergebung die Rebe ift, fo find boch auch bestimmte laftliche Gunben ausbrucklich angeführt, 2. 23. unnune Borte, gerftreute Bedanten, Jugend = und Unmiffenheitssunden u. f. m. Diefer Glaube ber Griechen, bag man in geringern Gunden verstorbenen Glaubigen burch Gebete und Mefopfer helfen tonne, bamit fie aus bem Orte ber Kinfternif und ber Thranen in ben bes Lichtes Gottes und ber Freude verfest werden, findet fich noch in ungablig vielen andern Gebeten Diefes Rituals ausgesprochen. Wer tonnte hiernach noch an dem Glauben der Griechen an ein Durags torium ameifeln! Rum Ueberfluß werben hierauf noch bie flachen Ginwendungen Bingham's, Beaufobre's und Underer beleuchtet nud abgewiesen. — Much aus ben nach bem Concilium Florentinum im Drient gehaltenen Concis lien (namentlich in benen, welche gegen ben Patriarchen Cyrillus Lutaris zu Constantinopel und Jerus falem gehalten worden) fo wie aus ben verschiedenen Befenntniffdriften, ber Griechen, erhellt unzweis beutig beren Glauben an ein Purgatorium, b. h. an einen britten Buftand außer emiger Seligfeit und emiger Berwerfung, an eine in biefem Buftanbe mogliche Nachlaffung rudftanbiger zeitlicher Strafen ber Gunde burch Gebete, Opfer und andere gute Werke ber Rirche; wie fehr fie fich abrigens auch gegen ben Ramen Regfeuer ftrauben und burch fonftige Eigenth umlich feiten, Die aber feine dogmatische Geltung bei ihnen haben, von ben Lateinern unterschieden. Diese Gigenthumlichkeiten find (S. X.):

1. Die zu erbulbenbe zeitliche Strafe geschieht burch aus nicht burch Feuer, ober eine andere Materie. [So bie Griechen auf bie Anfragen des Kardinals Claudius Guisanus S. 87 — 89.; Metrophanes Kritopus Ius, nachher Patriarch zu Alexandrien S. 96.; und schon

früher bie Griechen auf bem Concil zu Florenz S. 58. u. 60.).

- 2. Es gibt nur zwei Orte himmel und holle; in lettere kommen Alle, welche Strafe zu erleiden haben, wenn auch nur zeitliche. (So besonders die orthodoxa confessio ecclesiae orientalis, das symbolische Buch oder der größere Katechismus der Russen, verfast gegen die Irrlehren des Eprillus Lufaris, von dem Metropoliten Pestrus Mogilas von Kiew S. 99. 100. u. 101., und die Schrift des Gregorius S. 104.).
- 3. In der Holle gibt es Seelen, die nur auf eine Zeit lang hineinkommen, aber ihrer Erlosung gewiß sind; jedoch auch solche, die ihrer Berdammung gewiß sind. Es ist also die Holle ihrem Orte und ihrer Strafe nach ewig, aber nur für jene, welche dazu bestimmt sind, ewig darin zu bleiben; für die andern nicht. (So wieder die beiden ersten eben genannten Schriften a. a. D.).
- 4. Aber auch für biese gibt es teine Erlösung als nur burch die Gebete und Opfer ber Rirche: eine Reisnigung burch Strafen gibt es nicht, sondern nur eine Befreiung aus ben Strafen burch die Gebete und Opfer der Rirche. (So abermal jene beiden Schriften).

In Betreff bes er ften Punktes unterscheiben sich bie griechische und die lateinische Kirche nur baburch von einander, daß jene eine Strafe durch Feu er ausdrücklich vom Purgatorium ausschließt; diese dagegen sich über die im Purgatorium statt findende Strafe in positiver hinscht gar nicht ausspricht. Auf den Concilien zu Lyon und Florenz abstrahirte man in der Glaubensbestimmung beidersseitig von einem Feuer des Purgatoriums; und auch das Cancil von Trient hat davon abstrahirt, bloß definirend, daß es ein Purgatorium gebe und daß den darin besindlichen Seelen die Gebete, Opfer und guten Werke der Gläubigen nügen. Darum ist denn in der lateinischen Kirche der Spesfulation über das Mittel, wodurch die Reinigung

und Genugthnung biefer Seelen gefchehe, alle Rreiheit gestattet. Diejenigen fatholische Theologen burften mohl ber Wahrheit am nachsten fommen, welche Beibes (Reis nigung und Genugthuung) hauptsachlich bewerkstelligt werben laffen einestheils burch ben Schmerz, ben fie über bie ihnen noch auflebenden Unvollkommenheiten empfinden, und um fo mehr empfinden, ale fie, nicht mehr burch die Ginnlichkeit verblendet, diese ihre Unvollkommenheiten auf bas Bollfommenfte erfennen, anderntheils burch bie betrübenbe, ja gualende Ucberzeugung, daß fie eben durch biefe Unvollfommenheiten von ber Aufchanung Gottes, wornach fie jest einzig verlangen, abgehalten werben. Unser Berf. führt S. 150-152. Die Ansichten ber h. Ratharina von Genua von bem Purgatorium an. Aehnliche, fast biefelben Anfichten , hatte ber h. Frang von Sale 8. "Die Deiften", fagt berfelbe \*), "welche bas Regfeuer fo fehr fürchten, laffen fich mehr von ber Eigenliebe als von ber Liebe Gottes leiten; und bas fommt baber, bag bie Prebiger, wenn fie vom Regfeuer reben, gewohnlich nur von den Beinen beffelben und nicht von der Gludfeligfeit und Rube fprechen, welche bie Seelen im Regfener genießen. Wahr ift es, baß Die Peinen bes Regfeuers großer find als alle Beinen ber . Erde; aber eben fo mahr ift es auch, bag bie Geelen in bemfelben fich folder inneren Eroftungen zu erfreuen haben, baß bie größte Gludfeligkeit auf Erben bamit nicht fann in Vergleich gebracht werden. Sie find in beständiger Bereis nigung mit Gott und so vollfommen ergeben in feinen Billen , daß fie nichts Underes wollen tonnen, als mas Gott will, und daß fie fich, wenn ihnen der himmel offen ftande, weit lieber in die Solle fturgen, als mit ben Fleden, die fie noch an fich haben, vor Gott erscheinen murben. Gie leis ben gern, mas fie leiben muffen, weil es Gott fo gefallt, und leiden es gern, so lange es ihm acfallt.

<sup>\*)</sup> Man febe Renfing, Spiegel der driftlichen Bolltommenheit, Munfter 1836. G. 210-211.

gefichert gegen alle Gunde, fuhlen nicht bie geringste Reigung Bon Ungeduld, und tonnen nicht die geringste Unvollfommen-Sie lieben Gott mehr als fich felbit. heit mehr begeben. und zwar mit reiner, uneigennutiger, volltommner Liebe. Gie werden getroftet von ben Engeln, find ihres Seils gewiß: gewiß, daß ihre hoffnung werde erfullt werden, und bie Bitterfeit ihres Leibens wird verfüßt burch ben Frieden, ber nicht mehr gestort wird. Ift ihr Leiben ihnen eine Urt von Bolle, fo ift die Freude, Die fie genießen, meil die Liebe, Die starter ift als ber Tob und machtiger als die Bolle. Ein feliger Buftanb, mehr in ihnen herrscht, ein Paradies. wunschenswerth als ichredlich! Indeß bleibt er ichrectlich, weil er noch von der Unschauung Gottes und ben Freuden bes himmele guruchalt."

Wichtiger icheinen ber zweite und britte Differenz-Denn wortlich genommen befagen biefelben, punft ju fein. es gebe fein Burgatorium, fondern nur eine Bolle. worand einige Seclen befreit werben, andere nicht. Allein biefe Schwierigfeit verschwindet größtentheils, wie ber Bf. S. 107 ff. richtig bemerft, wenn man auf die Unbestimmtheit im Gebrauche bes Wortes adne Rudficht nimmt. "Aus bem habes Befreiung - aus bem habes feine Befreiung; biefe beiden Gate ftehen fich in ben Schriften ber Briechen fchroff entgegen, ohne fich jedoch zu bestruiren. Go fagt Mats thaus Rariophilus Bifchof von Ifonium, in feiner Widerlegungeschrift ber Xoiotiarin natnynois eypapan uno Ζαχαφιου Γεργανου. (Έν Ουιττενβεργη 1622. Blasphem. 47.) ausbrudlich, bag man nicht an ben Sabes ber Behenna ju benten habe, wenn bie Bater fagen, bag burch Opfer und Gebete eine Befreiung baraus bewirft werbe, fonbern nur an einen Theil bes Sabes, wo Kinfternif und Trauer herricht, aus welchem bie Geclen renig Befinnter zur ewigen Freude gelangen. hier ift alfo auseinander gehalten jener Sabes, mo Gebete nichts helfen . und jener. wo fie helfen. Da aber adys nach lateinisch= und griechisch= firchlichem Begriffe nur geradehin ben Ort ber Unfeligfeit

nach bem Tode bedeutet, so ift es allerdings mahr: Aus bem habes teine Befreiung und boch Befreiung." Eine ahns liche Unterscheidung macht Beorgius Rorefins G. 108. "Noch ift zu beachten," - fügt Loch bei - "baß bie Gries den, wenn fie von den ewigen Strafen bes Sabes reben, immer bes ewigen Feuers, bas nie erlischt, bes Burmes, ber nimmer ftirbt, bes Beulens und Rahnefnirschens bafelbst ermahnen; jenen Sabes aber, aus welchem fie um Erlofung bitten, immer nur einen bunteln, traurigen Ort nennen, also ichon in Bezug auf die Art der Strafe verschiedene Orte, ober body wenigstens von einander geschiedene Abtheilungen beffelben Ortes auseinander halten." Also durfte auch wohl ber zweite und britte Differengvunkt nicht viel zu bedeu-Im Borbeigeben fann ich nicht unbemerkt laffen. ten haben. bag manche (fatholische) Theologen bas Acafeuer fo gezeichnet haben, daß es fich von der Solle durch nichts als durch feine Dauer unterschied. Allein fo weit die Liebe vom Saffe, fo weit entfert ift bas Regfeuer von ber Solle; und beibe in Abficht auf ihre Wefenheit gleichstels len und nur in Absicht auf ihre Dauer von einander untericheiden, heißt alle Begriffe burcheinander mirren und den Reinden Baffen in die Sande geben, mogegen eine Wehr wohl vergeblich fein durfte.

Um bedeutendsten und wirklich nicht bloß scheinbar ift die vierte Differenz. Es soll keine Reinigung durch Strafen im hades, sondern nur eine Befreiung aus den Strafen durch die Gebete und Opfer der Rirche statt haben. Beides sieht im Gegensatze mit der Lehre der lateinischen Kirche; Beides ist aber auch nach allen Seiten hin unbegründet. Wie, es soll (um hier nur die Natur der Sache ins Auge zu fassen) keine Reinigung der Seelen im hades durch Strafen statt sinden? Der Schmerz über die ihnen noch anklebenden Unvolltommenheiten, so wie über das noch nicht erreichte Ziel, soll nicht reinigend für sie sein, falls sie der Reinigung noch

beburfen, mas aber nicht geleugnet werben fann, es fei bann, bag man mit ber Konfordienformel fich bie Ablofung bes Sundhaften vom Menschen im Tode in Folge ber Ablosung bes leibes von ber Seele als gang mechanisch bente \*)? Und wie . es foll gar nur eine Befreiung aus ben Strafen bes habes burch bie Gebete und Opfer ber Rirche ftatt haben? Sind die betreffenden Seelen bes Sabes ganglich von Gott abgefehrt und baher verworfen; wie ift bann ein Befreiung berfelben aus bem Sabes burch die Gebete und Opfer ber Rirche auch nur moglich? Gind biefelben aber nicht ganglich von Gott abgefehrt, fonbern nur noch mit einigen Unvolltommenheiten behaftet, wie fann fie bann Gott emig im Sades laffen, wofern ihnen nicht die Rirche mit Webet und Opfer zu Sulfe fommt? Ueberhaupt laft fich Diese Differenz ber Briechen in ber Lehre vom Burgatorium nur aus ihrem Untagonismus gegen bie Lateiner erflaren. Beil fie einen Mittelstand zwischen himmel und Solle nicht leugnen konnten - Die von ihnen anerkannten Bater und Concilien fprechen zu unumwunden und zu laut bafur -, fo suchten fie, um ihre Spaltung von ber lateinischen Rirche auch in diesem Bunkte zu rechtfertigen, in allerhand Rebenideen fich von biefer Kirche zu unterscheiden, und verficlen, in Diesem ihrem Bestreben, auf Die unfinnigften Rarrifaturen der dießfälligen gemeinschaftlichen Lehre. Und ich glaube

<sup>\*)</sup> Bou einer Genugthuung im Burgatorium sprechen die Griechen nicht; es läßt sich aber nicht leugnen, daß die Seelen des Purgatoriums durch ihre Leiden auch für ihre Sünden genugthun, verstehe: die in diesem Leben versammte Genugthuung für ihre Sünden zu leissten. Wenn man hiergegen einwendet, die Seelen des Purgatoriums könnten mit der Erleidung ihrer Strafen darum keine Genugthuung leisten, weil sie diese Strafen gezwungen und wider Willen erleiden; so verzist man, daß hier auf Erden gewiß auch der eine wahre Genugthuung leistet, welcher seine Strafe gezwungen und wider wind wider Willen (was übrigens von den Seelen des Purgatoriums nicht wahr ist leidet. Doch kann man die Genugthuung der Seelen im Purgatorium, weil sie nicht mehr verdienen können, vielleicht richtiger mit vielen Theologen Salispassio vennen.

baher, baß, wenn die Griechen einnal zur Besinnung tommen, diese Lehre wenigstens die Griechen nicht langer mehr von ihrer Vereinigung mit der lateinischen Kirche abshalten werde. "Wie es aber in Bezug auf das Dogma vom Purgatorium ist" — sagt unser Vf. S. 152., und das ganz mit Wahrheit — "so auch mit den andern streitigen Punkten; und es ist kein Zweisel, daß, wenn einmal ernstlicher, redlicher Wille sich mit gläubigem Sinne vereinigt haben wird, und die Zeitverhaltnisse eine nähere Verührung hersbeisühren werden, auch eine wahre, bleibende Vereinigung zu Stande komme: was der veranstalten wolle, welcher der Menschen Herzen wie Wasserbache leitet."

In einem Anhange, von S. 153 bis zu Ende, fins ben fich Rachrichten über bas Dogma vom Purgatorium bei einigen andern zur griechischen Rirche gehörenden Bölfern.

Wir scheiben hiemit von Herrn Dr. Coch mit dem Bunsche, ihm bald wieder zu begegnen und von einer andern berartigen Schrift besselben Bericht abstatten zu können.

ĸ.

Die Kosmogonie bes Meses im Bergleiche mit ben geologischen Thatsachen, von Marcel de Serres, Rath und Professor der Mineralogie und Geologie an der sa-culté des sciences zu Montpellier. Aus dem Französischen übersetzt von Franz Xaver Steck, kathol. Stadipfarer zu Rentlingen. Tübingen 1841. XIV. n. 308 G. 86.

Bon ben verschiedenen Bestandtheilen des Pentateuchs und insbesondere der Genesis hat die Schöpfungsgeschichte verhaltnismäßig wohl am meisten die Bibelforscher beschäftigt. Zu verschiedenen Zwecken und von verschiedenen Gessichtspunkten aus, wurden die Untersuchungen über diesen Gesgenstand geführt. Der fromme Glaube in der alten Zeit des Christenthums suchte die göttliche Allmacht, Weisheit und

Gite gegen bas Menschengeschlecht an bem Sechstagewert gu zeigen, ohne bie Bahrheit ber heil. Erzählung einer befondern Kritif zu unterwerfen. Spatere fahen mit Bohlgefalfen auf tiefelbe, weil fie mit ben Trabitionen anderer alten Bolter fo trefflich barmonirte und außerbem Die Spetulatios nen ber Beifen über ben Weltursprung weit an Richtigkeit und Scharfe übertraf. Aber nach bem Erscheinen bes Cyftems von Ropernifus und ber Replerichen Gefete marb man bebenklich bei ber Ausbeutung bes Berameron, bis es endlich ber Entschloffenheit ber negativen Rritif gelang, bas gange Dhieft aus bem Gebiete ber Geschichte in Die Reihe unjuverlaffiger Sagen ju verweisen. Bufrieden mit biefer wichtigen Entbedung erklarte man nun die Aften fur geschloffen, und jebe zu einem andern Resultate führende Beschäftigung mit biefem Gegenstande fur einen Ruckschritt und ein nutlofes Unternehmen.

Richtsbestoweniger murbe aber von gewichtvollen Gcologen ber neuern Zeit wiederholt auf Die merfwurdige Ues bereinstimmung hingewicfen, welche zwischen ben neu aufgefundenen geologischen Thatsachen und ber alten Mosaischen Erzählung ftatt finde. Der ausgezeichnete Cuvier in feinem berühmten Werke "sur les révolutions du globe" sprach es querft aus, baf bie Richtigkeit ber Mofaischen Rosmogonie fich taglich munderbar bestätige. Das Erforschen ber Lagerungeverhaltniffe ber Erbrinde und namentlich bas Studium ber organischen Wesen im fosstlen Bustande, hatte ihn zu biefem Beftanbniffe genothigt. Unbere, wie Laplace, Buds land , Champollion , Biot, festen theils bie Untersuchungen Cuvier's fort, theile erweiterten fie ben Rreis berfelben mit Bilfe anderer Zweige ber Physik. Ihnen reiht fich be Gerres in bem vorliegenden Werfe an, worin er als Geologe von Kach die Ucbereinstimmung der Mosaischen Rosmogonie mit ben neuesten geologischen Entdedungen zeigt, und jum andern als Sammler, abnlich wie Dr. Ricol. Wifeman, und einzelne aftronomische und chronologische Resultate gu gleichem 3mede mittheilt.

Da wir nicht gewohnt find, ben Machtsprüchen ber neuern Rritif unbedingt zu glauben; sondern die Untersuchungen über bie heil. Erzählung ber Schopfungegeschichte, namentlich wenn fie frei von Borurtheilen an ber Sand ber Erfahrung geführt werben, für wichtig und intereffant halten; fo erscheint und bas Werf von de Gerres als ein fehr beachtensmurbiges, und mir halten es mohl ber Dube merth. unfern Lefern über Inhalt und Gehalt biefer Schrift einige Mittheilungen zu machen.

In ber Mosaischen Erzählung unterscheibet ber 2f. brei Perioden ber Schopfung, wovon ber erften bas eigentliche Schaffen bes Universums, ber Materie, angehort. In ber zweiten bilbete Bott bie Erbe aus bem geschaffenen Stoffe und richtete bie verschiedenen Simmelsforper ber, um auf ber Erbe Licht und Barme zu verbreiten; barum erhalt fie auch ben Namen: Die Veriode bes himmels und ber Erde. britte ober historische Veriode beginnt nach bem Diluvium, und beschäftigt fich mit ben geologischen und anthropologis ichen Thatfachen aus biefer Beit.

Betreffend bie erfte Periode, fo erscheint dieselbe in ber heil. Schrift hinreichend gerechtfertigt. Mofes unterscheibet bas erfte Entstehen im Anfange (B. 1.) ausbrucklich von ber spatern Weltbildung, indem er (B. 2.) ben chaotischen Buftand ber Materie nach ihrem Geschaffensein beschreibt, und fodann jur zweiten Schopfung übergeht. Unfer Berf. bes merft hierbei gang richtig, bag bie Dauer biefer Periobe Er hatte, im Intereffe feiner geologis unbestimmbar fei. schen Thatsachen, hinzufugen konnen, bag ber Text ber beil. Erzählung Modifitationen ber geschaffenen Materie bis jum Unfange ber zweiten Veriode feineswegs ausschließt, obgleich und folche burch bie Offenbarung nicht mitgetheilt merden.

Beil nun von diefer ersten Periode fehr wenig zu fagen war, fo machte fich ber Bf. ein neues Gefchaft, zu erflaren, mas man Gen. 1, 1. unter ben Worten שמכים und Dimmel und Erde zu benken habe. hier aber bewegt er sich sichtbar auf einem fremden Gebiete. Himmel und Erde, meint er, können in diesem Berse nicht das bedeuten, was wir darunter verstehen; benn erst in der zweiten Epoche gebe Gott dem Firmamente den Namen Himmel,, und dem Trockenen werden noch später den Namen Erde. Demnach müsse man unter him me l die Himmelsmaterie, woraus die verschiedenen Himmelskörper gebildet worden, verstehen, und ebenso bedeute Erde die Materie, woraus die Erde gemacht worden sei. — Diese Ansicht, obgleich der Sache nach nicht ganz unrichtig, läßt jedoch das Berhältniß des ersten B. zu den folgenden unberücksichtigt und schiebt den Wörtern wird und pan eine fremde Bedeutung unter. — Roch mehr zu den euriosis gehören die etymologischen Versuche, wornach in das Wort die ertmologischen Verschunen soll.

Sodann wird bie zweite Veriode, ober bas eigentliche Sechstagewerk mit ben neuern geologischen Thatsachen ver-Muf die Bemerfung, bag unter Zagen rier hier große Zeitraunte zu verstehen seien, wird ber Bf. burch bie Beobachtung geleitet, bag zwischen ber Erschaffung ber erften und organischen Wesen, die auf ber Erdoberflache erschienen find, und ber bes Menschen mehrere Revolutionen statt acfunden und die ursprunglich erschaffenen Arten, auf die uns fere wirfliche Racen gefolgt find, vernichtet haben. Um ben auscheinenden Widerspruch zwischen ber biblifden Relation und biefer Annahme zu heben, wird nunmehr die Bedeutung bes Wortes or Lag, genauer untersucht, und wir fonnen bem Berf. nur beistimmen, wenn er behauptet, diesem Worte fomme fein fester und unveranderlicher Ginn gu, fondern im Allgemeinen bezeichne es eher einen unbestimmten Zeitraum als eine bestimmte und begranzte Zeit wie-unsere Tage von 24. Stunden. Mit feinen besfallfigen Sprach-Beweisen ift berfelbe aber auch hier wieder verungluckt. Mit größerem Glucke hat er fich auf Gemahrsmanner berufen und die entgegenstehenden schrinbaren Widerspruche, z. B. die Beiligung bes fiebenten Wochentages, beseitigt.

Der Bf. nimmt ein eigentliches Siebentagewert an. Dem siebenten Tage weist er die Beendigung der geologischen Zeiten zu, wornach die Erde ihre jetige Form und Gestalt annahm, wo die lette ber lleberschwemmungen stattfand, und die machtigen biluvianischen Lehmablagerungen sich vertheilten.

Diefe Unnahme, wornach die Sundfluth noch in ben Rreis ber Schopfungstage gezogen wirb, wiberfpricht ber Ausfage ber Bibel, welche biefes Kattum von ber Schopfungs geschichte vollig treunt, ja baffelbe als Berftorung bes Beftehenden der Weltbildung entgegensett. Der Geologe mag in biesem Greigniffe eine neue Bildung ertennen; Die Bibel aber betrachtet es nicht von biefem Standpunfte aus, und laft nicht zu, es mit bem fiebenten Tage zu confundiren. Much mare in Wahrheit ber Tag, worin fich folche gewaltige Beranderungen begaben, die die Geftalt ber Erbe bedentend veranderten und bie gange organische Schopfung großtentheils vernichteten, fein Ruhetag zu nennen gemefen. Der Bf. icheint auch fpater G. 188. vollig vergeffen zu haben, was er G. 132. behauptete; benn nun lefen wir: "biefe fiebente Epoche ift bie lette ber geologischen Zeiten, bas heißt, fie geht ber großen Ueberschwemmung, welche bie Oberflache ber Erbe verheert hat, numittelbar voran."

Als befonders lastig und storend fallen die vielen Wiesberholungen auf, worin der Bf. jedesmal seine dreitheilige Eintheilung auseinandersett, und sie immer wieder anders bestimmt — ein Zeichen, daß er mit seinem Plane nicht recht einig war. Dies beweist sich auch geradezu in der dritten Periode, von deren Inhalte und keine genaue Darstellung gegeben wird. Sahen wir eben, daß sie an S. 132. und 188. verschieden beginnt, so erfahren wir auch nirgends, wo sie sich endigt; und sehen wir auf das darin gelieserte Material, so sindet sich darin ebenfalls eine Rekapitulation des Borhergehenden, eine Uebersetung des Tertes der Genesis von c. 1. v. 1. bis c. 2. v. 4., sodann eine Uebersicht der Hauptperioden vom Erscheinen des Menschen bis auf die gegenwärtigen Zeiten, und endlich aus verschiedenen Zweigen

ber Phpfif entnommene Berechnungen bes Alters ber Erbe, welche und zwar viele intereffante Mittheilungen machen, aber kein gut geordnetes Ganzes bieten.

Muffen wir bemnach, namentlich bem letzen Theile bes Werkes, eine lichtvolle Darstellung und nach Einheit strebende Berarbeitung absprechen: so zeigt sich das Ganze bennoch als ein für jeden Theologen recht nütliches Buch, um ihn über die neuern Forschungen der Geologen mit Beziehung auf die Schöpfungsgeschichte zu belehren und ihm die harmonie dies ser mit jenen evident zu zeigen. Es war daher ein recht löbliches Unternehmen des herrn Stadtpfarrers Steck, dieses Werf durch eine, mit einzelnen Bemerkungen begleitete, flies sende Uebersetzung einem größern Kreise von Lesern in Deutschstand zugängig gemacht zu haben.

Grundlegung ber katholischen Theologie, Bon Dr. Gcorg Raiser, quiescirenbem orbentl. Professor ber Theologie an ber Universität zu Munchen. Ulm 1842.

Die Bewegungen, welche die Lehren des herrn Dr. Kaisfer in der theologischen Fakultat der Universität München hervorgebracht, die Schickfale, welche ihn deshalb getroffen haben, noch mehr aber die Aufgabe, welche der Berkassersich gestellt und die Weise, wie er sie zu losen versucht, — dies sein die Momente, welche dieser Zeitschrift es zur Pflicht machen, Kenntniß von diesem Buche zu nehmen, und ihren Lesern Kenntniß davon zu geben.

Man erwarte indest an diefer Stelle teine burchgreifende Beurtheilung diefer Schrift: eine folche ift mit den größten Schwierigkeiten verknupft; denn herr Dr. Raifer hat in seinem Buche nicht etwa die eine oder die andre neue Anssicht aufgestellt und geltend zu machen gesucht, sondern Alles ift in diesem Buche neu. Alles, was der Menschengeist in

Beziehung auf bie behandelten Pringipien feit Sahrhunderten hervorgebracht, als probehaltig betrachtet hat. Alles, was die theologische Wiffenschaft in Bezug auf ihre Kundas mentalfragen festgefest, Alles biefes hat herr Raifer genommen und ohne Beiteres über Bord geworfen. Die Drins gipien, von benen Serr Raifer ausgehet, find bis babin unerhort und treten in Form und Inhalt allen bisherigen Unschauungs . und Dentweisen entgegen. Der Rezensent tritt baber bei herrn Raifer in einen vollig leeren Raum ein, nirgendwo ein fester Puntt, auf welchem feine Kritit Auß faffen, nirgendwo ein Unhalt, an ben er fie anlehnen tonnte. Der Berfasser ift fich beffen felbst bewußt, er weiß, bag er allen hergebrachten Prinzipien ber fatholisch theologischen Wiffenschaft ben Rrieg ertlart. "Ber fieht nicht fo. gleich, baß ich burch biefe pringipiellen Behauptungen allen Philosophen und Theologen, welche ihre miffenschaftliche Anschauungemeife burch irgend eine Drudschrift veroffentlicht haben, ichnurftrafe entgegen getreten bin!" (Borrebe S. VI.) Ja, herr Raifer hatte mit vollem Rechte hinzufügen können: nicht blos ben Philosophen und Theologen, fondern felbft bem gefunden Menfchenverstande, fei er in vielen Dingen ichnurftrate entgegen getreten.

Wir haben also — selbst nach ber fraktesten Erklarung bes Bf., welche auch bem gutmuthigsten Lefer keine Illusion zuläßt, ein prinzipiell ganz neues philosophisches und (philossophisches) theologisches Erkenntniß-System zu erwarten. In dem philosophischen Theile ist dann der Kern dieses Neuen in der Borrede dahin zusammengefaßt: "Ich behaupte, daß alle Borstellungen, aus welchen unsere Gedanken und Neden von Gott zusammengesetzt sind, sich zunächst auf sicht bare Gegenstände beziehen, mit andern Worten, daß wir Gott nur in Gleichnissen und Analogien erkennen, daß dem nach die Ideen des Wahren, Guten und Schonen und weder anersschaffen, noch das Resultat unseres eigenen Nachbenkens, sondern das Geschenk einer abttliche men schlich en Ueber-

lieferung, bie Rolge einer intelleftuellen Zengung aus Gott find, baß fohin auch bie Bernunft, ber Berftand . . . fein Effentiale bes Menschen find; baf ber Glaube an Gott . . . nicht burch irgend eine Urt von Beweis, Drufung ober Aufflarung, sondern burch die herrschaft bes uns angeschaffenen, burch ben Unterricht gewedten und burch bie Borfehung geftarften Triebes nach Gott über bie irbifchen Triebe bedingt ift." In Betreff bes positiv Theologischen wird bas neu = Grundfapliche fo artifulirt : Sch behaupte, bag bie beis lige Schrift und die niedergefdriebene Tradition feine Glaubenequellen find, bag es nur eine außere Quelle bes Glaus bens an bie Wahrheiten bes fogenannten Gefetes bes Glaubens gibt, bas lebenbige Wort ber gesetgebenben Rirche, baß Diefe in ihrem Befen und in ihrer Burgel ein eingis ger Menfch, ber romifche Papft ift, bag bie Burbe beffelben weber von seinem Glauben, noch von seiner Frommigfeit abhangt, und bag jeber, welcher bas Wort Dapft hort und verfteht, burch bie 3bee Gottes in fich, wenn er ibr Leben nicht burch eigene Schuld gerftort bat, gur Unerfeunung feiner Wurde genothigt wird, u. f. w.; bag ber befannte Unterschied zwischen formeller und materieller Reterei in ber Bernunft" (auch in ber Lehre ber Rirche?) "nicht begründet ift, . . baß endlich auch ber Glaube an die Rirche und an jede von ihr gepredigte Wahrheit, nicht durch irgend eine Urt von Beweis, Prufung ober Auftlarung, fondern eingig und allein burch bas Leben ber Ibee Gottes im Menfchen . . bedingt ift."

In dem philosophischen Theile der Schrift haben wir, gemäß jenem Borworte, also eine ganz neue Philosophie zu erwarten; sie charakterisitt sich von vorn herein auch so eigenthümlich, daß kein hergebrachter System-Rame est irgend adaquat bezeichnen kann. Man konnte est unter die seu- su alistischen Systeme subsumiren, und Sensualismus heis ben, in so fern est auf der Grundlage ruhen soll, daß alle Borstellungen des Menschen und einschließlich alle Borstellungen, Gedanken, Lehren und Reden von Gott zunächst

nur finnliche Borftellungen feien; allein es bedarf einer naberen Bestimmung beshalb, weil von allen fimlichen Bor-Rellungen nur biejenigen beachtet werben, welche auf bie fichtbaren Wegenstände gehen, alfo bie Befichte = ober bie Ofular : Borftellungen; - barum muß bies Spftem genaunt werben,, Dfulat-Senfnalismus." Diefer Dfular-Senfuglioning fucht nun feine Begrundung ober Deduction alfo : "Alle Rebe (Lehre) von etwas und fo auch von Gott ift nur Ausbruck ber Borftellungen; biefe Borftellungen geben nur auf fichtbare Gegenstände, und bie Rede muß bann um fo gewiffer aus biefen bestehen, als fie fonst Borftels lungen bes Sichtbaren und bes Unfichtbaren enthalten und fich also widersprechen mußte, weil das Unfichtbare oder bas Richtsichtbare bem Sichtbaren widerspricht. Es beziehen fich alfo bie Borftellungen, aus welchen bie Bebanten und Reben von Gott zusammengesett find, auf fichtbare Objekte." -

Man ficht hierin einschlichlich eine ganglich neue Pfp Bidher glaubte man, alle Rede bestehe aus Worten und Lauten fur bas Dhr und Bebor, und bag 3. B. bas Wort Donner mohl ein horbares, nicht aber etwas Sichtbares bedeute; wie ber Berf. biefe Seite feiner Grundansicht burchführen wolle und werde, barüber vermogen wir feine Ausfunft zu geben, weil barüber im Buche nichts gefaat ift. Auch bleibt es ihm nicht wohl moglich, bem Menichen außer ben Borftellungen bes Sichtbaren noch Borftels lungen bes Sorbaren, bes Taftbaren, bes Riechbaren und bes Schmedbaren zu belaffen, weil nach feiner, ebenfalls in Ausficht gestellten neuen Logit, bas Sichtbare bem Richt-Sichtbaren (einschließlich also bem bloß Sorbaren u. f. m.) wiberfpricht, widersprechende Borftellungen aber (im Menschenverftande) nicht mit einander bestehen konnen. Gemaß Dieser felbigen neuen Logit fallt überhaupt ber Begriff bes Berichiebenen mit bem bes Wibersprechenben gusammen. nehmen nach biefer Logit "unfere Borftellungen fo ju fagen bie Ratur ihrer Gegenstande an; widersprechen fich biefe, fo widersprechen fich jene" (S. 1.). Es ift nicht naber erplie cirt, mas bamit gefagt fein foll, und boch ift bas gar nicht flar. Denn mas follte g. B. bamit gefagt fein, wenn es bieße: Die Borftellungen von Barme und Ralte, von Licht und Dunkelheit, nehmen fo gu fagen die Natur ihrer Gegenstände an ? Bielleicht, bag bie Borftellung von Ralte fo ein Frofteln verurfacht, wie bie Ralte, Die Borftellung von Barme etwa Schweiß errege, und vollende bie von buntler Finfterniß unbeimlichen Schauer? - Wir munichten fehr. baß ber Berf. fich ba, mo es ter tiefften Begrundung feiner Theorien gilt, einer mehr genauen und bireften Ausbrucksweise und nicht eines "fo ju fagen" bedienen mochte; er wurde bann bald bemerten, daß die Gegenstande unserer Borstellungen einander gar nicht widersprechen, weil fie nicht sprechen fonnen, bag auch bie Borftellungen und Bedanten, auch Die einander am meiften entgegengesetzen, fich nicht felbst mis berfprechen tonnen, auch nicht einander widersprechen tonnen, wenn man die Sache genau nimmt, bag vielmehr nur bas Subjeft in ihnen und ihrer Aussprache fich selber miberftreite und widerspreche, wenn es Borftellungen des mit einander Unvereinbaren auf baffelbe Etwas beziehen will und bezieht.

Wie ber Berf. in ber Lehre, daß alle Rede von Gott aus Borstellungen des Sichtbaren bestehe, von einer Bersmengung der Berschiedenheit mit dem des Wiederstreites und der Unvereinbarkeit ausgegangen ist, so scheint er in dem zweisten seiner Satze, von einer Berwechselung der Einsachheit der Borstellung mit der Borstellung vom Einsachen anzuhesden. Er will da zeigen, daß die Borstellung von Gott keine unmittelbare Borstellung in und, sondern daß sie mittelbar in und erregt sei; doch könne diese Bermittelung nicht bestehen, meint er, in einer Zusammenfassung von Theilvorstellungen, weil Gott ein fach sei." Dabei begegnet man noch mehreren neuen Theorien über die Begriffe und Urtheile; z. L. alle Begriffe mussen sich definiren lassen, — was eben bei den einsachen Begriffen, z. B. dem der Länge, der Breite, der Wärme, und so überhaupt bei all den Begriffen nicht ber

Kall ift, welche die unmittelbarften Erscheinungen fur einzelne Ginne barftellen ober ju benten geben; - ferner, baß jedes Urtheil eine Bufammenfetung aus brei Borftellungen fei, aus (ber Borftellung von einem) Subjeft, aus ber Ropula und bem Prabifate, und barum auch bie Borftellung vom einfachen Gott nicht burch Urtheilen entstanden fein tonne, und überhaupt unfere Borftellung pon Gott als einem Einfachen und nicht = Aufammengesetten und barum auch Richtentstanbenen, nicht bie Borftellung von Gott an fich. fondern eines Bilbes von ihm fein tonne. Die naive Mas nier, wie berfelbe zeigt, daß bas aus mehreren Theilen Befte hen be, ober bas Busammengefette, and biefen Theilen entstanden fei, lagt fich im Auszuge nicht wiebergeben, bie muß man bei ihm felber aufehen; - vielleicht ift es gut, babei zu bebenfen, baß g. B. bas Licht und bie Luft aus mehreren fehr verschiedenen Theilen bestehen, ohne bag fie bieraus entstanden oder gebildet fein mochten, aber auch ohne barum fich zu widersprechen. Endlich foll bann jedes Ure theil über Gott, und ichon bas nachtefte Urtheil: "Gott ift ein Wefen", beshalb nicht auf Gott felbft gehen konnen, weil dies Urtheil, wie jedes bejahende fategorische Urtheil, eine Unterordnung bes Subjeftes unter bas Prabifat ents halte: "bas Wort ift bezeichnet alfo in bem Urtheile Gott ift ein Befen, die Unterordnung ber Borftellung, die ich mit bem Worte Gott verbinde, unter bie Borftellung, welche ich mit bem Worte Wefen verbinde. Gott an fich aber, ober Gott in fo ferne er unfichtbar ift, bient Diemans ben; fondern Alles bient ihm. Also bezieht sich bie Borftellung, Die ich mit bem Worte Gott verbinde, nicht auf einen unfichtbaren, fondern auf einen fichtbaren Begenftand."-

Dieses ist wohl die startste Probe der Unvergleichlichteit und Reuheit der zu München seit mehreren Jahren geltend gemachten Logit, deren es kaum bedurft hatte, um wahr zu sinden, was der Berf. selber sagt, daß er in Allem schnurstracks aller bisher docirten Philosophie entgegengetreten sei. Aus der alten Logit ließe sich gegen diese neue Logit nun wohl Manches erinnern; allein nach Segel und Marheinefe foll jealiches neue Sustem nur durch ein noch neueres aufgehoben und widerlegt werden, weil die Philosophie wesents tich bistorisch fei; und obwohl wir ber entgegengesetten Unficht find, namlich daß die Philosophie mefentlich ration al fei und nicht historisch, so wollen wir boch folche Begenrebe aus ber alten Logif nicht weiter erheben, und nur furz bies bemerten, daß obige Dialektik bes Berf. tonfequent folge aus bem Gatchen, baf die Borftellungen von Dingen fo zu fagen Die Ratur Diefer Dinge annehmen, also auch ihre Berhaltniffe die Berhaltniffe ber Dinge fo ju fagen ausbrucken; bag aber durch die Borftellung von Gott als einem Wefen, mohl Die Borftellung von ihm einer (logisch) allgemeinern Borftellung untergeordnet werde, feineswegs aber baburch Gott einem Befen bienftbar erflart werden follte; und bann, baß alle diefe nova auf dem Sate ruben: alle menschliche Borftellungen stellten nur fichtbare Gegenstande bar (mas nicht mehr mahr ift, als daß alle mir taftbare und horbare Gegenftande vorstellen), daß aber ber alte philosophische Ber-Rand und feine Sprache Vorstellungen bes Sinnlichen und Uebersinnlichen weit auseinander hielten.

Daraus folgt nun dem Verf., daß alle Rede von Gott nur Gleichniß, Analogie, Bild und Rathsel sei; was aber sofort mit dem frappanten Zusaße begleitet wird, daß ein Gleichniß den Gegenstand seiner Borzüge beraube; — wir waren im Begriffe, den darin liegenden Scharfsinn des Verf. mit etwas so Außerordentlichem und Sublimem zu vergleischen, daß er nach dem gewöhnlichen Dafürhalten darüber sich nicht hätte zu beklagen gehabt; allein in seiner Meinung hätten wir ihn dann seiner Borzüge beraubt, und das wollsten wir lieber unterlassen. Uebrigens beruft sich der Verf. dabei auch auf die Abstammung des Wortes Analogie, welsches bedeute eine Rede von Unten nach Oben. — Wir sehen also Gott überall und in allen Beziehungen in Käthseln, worin Gott mit etwas Sichtbarem verglichen wird. Weil dies überall im Menschengeschlechte geschieht und geschah, und

Die bagu nothige Bergleich ung aller menfchlichen Borstellung vorangegangen fein muß, fo ist fie eben nicht vom Menschen ausgegangen; benn wovon er feine (birefte) Borstellung hat, bas fann er nicht vergleichen; bie Bergleichung ift also entweder unmittelbar von Gott ausgegangen, ober mittelbar burch einen Engel;" - von einem Teufel foll fie namlich nicht haben ausgehen konnen, auch nicht von irgend einem Befen, bas nicht minbestens engelrein banbelte, und bagu von Gott bestellt , Gottes Auftrag treulich vollzoge, alle bieweilen "bie Bergleichung Gottes mit geschaffenen Dingen eine Erniebrigung beffelben bilbet, welche fein geschaffenes Wefen vornehmen barf außer im Auftrage Gottes. Folglich hat die menschliche Ueberlieferung ber Bleichnisse Bottes"verstehe: unserer Borstellungen von Gott - "ihre Quelle in ber gottlichen Ueberlieferung, und sonach wurden und werben fie und von Gott felbit durch Menfchen überliefert ," q. e. d,

"Und biefe Ueberlieferung ift nun eine Zeugung Gottes;" benn erstlich ift bie totale Gottvorftellung etwas fo gang Lebenbiges, weil Birtfames; alles Lebenbige aber wirb erzeugt und gezeugt, und bei biefem Zeugungsafte, worin Gott ben Bater barftellt, ift bie Menschenseele bie empfangende Mutter, beren Kunktion fich jedoch auf ein aufmerksames Buhd. ren reduzirt, fides ex auditu; und biefer entspricht als bie Burgel ein Glaubenstrieb im Menschen, fo wie ber Zeugung auf Seiten Gottes ein Trieb zur Bereinigung mit bem Menschen entspricht; und jener Trieb im Menschen und biefer Gottestrieb wird bann hinterher wieder ein Trieb bes Den fchen, jum Befchlechte Bottes erhoben ju merben, alfo Gotts fohn ober Gotttochter ju werben. "Denn ber mit ber Renntnif Gottes begabte Mensch ift ber aus biefer Zeugung hervorgegangene Sohn Gottes" - rudfichtlich die Tochter Gots tes - .. im weitern Sinne ... Auch ift bas totale Gotts bewußtsein ein ebleres Leben, als bas phylische, und barum ift es die Folge einer größern Kraftanstrengung und nabert fich ber Einheit Gottes (mit Gott) auch bei weitem mehr." -"Die Ibee Gottes als bes Dahren, Guten und Schonen ift

alfo nicht anerschaffen, noch burch Nachdenken gebildet", auch nicht etwa bloß angeregt -, "fie ift ja grade gezeugt"; barum ift es auch mit allen Beweifen fur bas Das fein Gottes gar nichts, wie nun G. 10-15. bewiefen wird. Nicht burch anerschaffene Bernunft und sttliche Burbe hat ber Menfch bie Bafis feiner Borftellung von Gott, fonbern burch bie ihm von Gott in bie Seele gezeugte Gottvorstellung hat ber Mensch umgefehrt seine Bernunft, feinen Berftand, feinen freien Billen - feine gefammte Burbe, und jemehr nun ber Mensch fich in feiner fo erhaltenen Burbe bemuthiat, besto großer mirb er. - Much bies erinnert an bie Tubinger neue Theorie, worin die menschliche Substanz gar feine Burde enthalt, wie S. Berlage bas wiederholt bocirt; ber Menich ift barnach ichon in feiner Objektivitat murdelos, wovon freilich die tatholische Rirche bis auf den heus tigen Tag nichts mußte; Diefe betet bekanntlich alle Tage taufenbfaltig mahrend bes offertorium : Deus, qui humanae substantiae dignitatem mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti, da nobis etc. Aber man vergeffe auch nicht, daß man es hier mit Theorien zu thun habe, die fo wenig erhort und fo unerhort fein follen, bag fie fcnurftracks allem widersprechen, mas je Philosophisches und Theologisches gelehrt ift. Das wird man nicht minder in Betreff jener Benerations-Theorie zugeben muffen, weil bekanntlich bie Theologen bis dato nur eine substanziale Zeugung burch Gott tannten, nicht aber Ibeenzeugungen weber in ihm felbst noch in ben Menfchen. - Bir vermuthen, mit biefem neuen Benerations-Systeme werbe die fatholisch-theologische Welt fich eben fo wenig befreunden, als mit ber frubern substanzialen Generationetheorie in ber Lehre über ben Urfprung ber Menschenseele; wie es hier bei einer gefunden Rreations-Theorie verblieben, fo wird es auch bort bei ber Lehre verbleis ben, baß Gott bem Menichen ben Beift, freien Billen, Berstand und Bernunft gleich von Unfang anerschaffen habe, und in biefen bie Bedingungen, Gott zu erfennen.

Auf jene Grundlage folgt nun die Abfertigung von ben

Ginreben ber Gegner, bie hier wenig Intereffe haben burfte. Dann aber reihet fich an jenes philosophische Argument und an biefe Unfertigung einer unerheblichen Ginrebe fehr gufallig die gange Lehre von der Offenbarung, von der Rirche und bem Dapfte, und bies Banze lauft fo in uno continuo fort ohne alle Abtheilung bis an bas Ende, fo, bag man in Bersuchung fommt zu glauben, es sei nicht allein in gro-Ber Gile, fondern auch in berjenigen Erhitung niedergefchries ben, welche man bei Enthufiaften, Fanatifern und beren Beis stedverwandten so oft bemerkt haben will. - Es wird namlich von S. 25. an bie Ginrebe abgethan, bag man, ohne eine im Beifte mitgebrachte Ibee von Gott vorauszusenen, allen Unhaltpunftes in Beurtheilung des vorgeblich Gottlis chen entbehre, und also ben arobsten Tauschungen bloß as stellt fei; baß man namentlich nicht mehr ausmachen fonne: 1) .. bie f. a. gehn Gebote ruhren von Gott her; 2) es gebe eine Erbichuld; barum fei 3) eine Erlofung nothig, und amar 4) burch einen Gottmenschen, beffen Rirche bann 5) bie fatholische Kirche sei und nicht die protestantische." "Das Wort fatholisch ift entgegengesett, fagt ber Berf., bem Borte protestantisch", fo, bag er eben nur ben Gegenfat bes Protestantismus gegen ben Ratholicismus im Sinne hat, und abulich stellt berfelbe bann in Begenfat mit einander die Worte romifch- fatholifch, griechifchfatholisch, gallifanisch = fatholisch, deutsch = fatholisch. Begen jegliche biefer Entgegensetzungen ließe fich nun wieder aus ber alten Theologie und ihren Distinktionen Mancherlei erinnern, jumal in Berbindung genommen mit ber hergebrachten Logif und bem herrschenden Sprachgebrauche, monach z. B. romisch=fatholische Rirche nichts Unberes ift, ale bie fatholische Rirche felbft, mit ber ausbrucklichen hinweisung darauf, daß beren Oberhaupt ber romische Bischof, b. h. ber Papst sei; allein ber Berf. lehrt ja nach feis ner fo nachbrucklichen als ausbrucklichen Erflarung burchaus neue Sachen, und bag er bann mit ben Worten neue und eigenthumliche Begriffe verbinde, fann nicht weiter befremben,

aber ihm dann auch nicht långer entgegengehalten werden. Nebrigens möchte auch die gallikanisch skatholische Kirche nicht ganz damit einverstanden sein, daß sie nicht mehr zu der römischskatholischen gezählt werden solle. — Sofort geht nun der Verf. daran, die röm isch skatholische Kirche auf ganz neue Weise dahin zu definiren: sie sei diejenige katholische Kirche, welche lehre, daß die unseh ib are Beslehrung einzig und ganz vom Papste ausgehe, — was noch nicht einmal ein Papst so unbedingt und allgemein ausgessprochen, noch viel weniger die römischskatholische Kirche se gelehrt hat. Der Verf. bezieht sich dabei auf die Constitution Clemens XI. (Vincam Domini Sabaoth), welche Jeden exfommunizirt erkläre, der nicht die 5 jansenistisch genannsten Propositionen verwerse. — Wahrlich ein frappantes Argument!

Diese dem Berf. eigenthumliche Lehre von der unsehle baren Autorität des Papstes, als dem Charafteristison des römisch = Katholischen, wird von ihm freilich nachher gegen alle Gegenargumente ernstlich vertheidigt; man kann aber von seiner Duplik keinen Auszug geben, und wen die Sache mehr interessirt, muß das Alles dei ihm selber nachlesen; doch wollen wir andeutungsweise noch erwähnen, daß er aus der Tolerirung oder Duldung der entgegengesetzen Lehren von Seiten der Papste grade einen Beweis hernimmt, daß diese gegentheilige Lehre nicht die rechte sei, — was auch Bellarmin, Karolus Borromäus mit vielen ältern Theologen darüber sagen, und was auch Möhler und sogar Klee darüber vorgetragen haben möchten.

Vorstehendes mag als Referat über eine sehr bemerkenswerthe neue theologische Schrift genügen. Wir wünschen ihr recht viele Leser, insbesondere solche, benen es obliegt die Wissenschaft zu fördern, ihren Gang zu leiten, sie dem Glauben und der Kirche in freier Anerkennung dienstbar zu machen. Sie werden daraus erkennen, was der katholisch-theologischen Bildung in Deutschland bevorsteht. Herr Kaiser macht sich darum verdient, daß er muthig ausspricht, was Andre nicht aussprechen tonnen und wollen. Er hat bas Be baube einer Lehre frei auf und ausgeführt, welches bei vielen Undern mit Frembartigem gerfett, feine rechte Geftalt Denn herr Raifer ift bei weitem nicht fo originell, als er glauben mag, und wir es im Gingange zu biefem Referate gugugeben ichienen. Dber man mufte annebmen baß Lamennais , Bautain und Die Tubinger Schule fehr Bieles von ihrem Eigenthume herrn Raifer abaeborat hatten! Ein nicht unbeträchtlicher Theil biefer Lehren findet fich auch in ber Ginleitung bes herrn Berlage wieber; und biefer muß tonsequent borthin mit feiner Wiffenschaft gelangen, wo wir hrn. Kaiser jett erblicken. "Der lettere behauptet mit burren Borten (G. III-IV.), baß bie Bernunft, ber Berftant, ber freie Bille, ber Beift, teine ge ichaffenen Rrafte, fein Effentiale, fonbern ein Accibeng bes Menfchen feien."

Und hat diese Schrift in eine dustere Stimmung versetzt, und sie muß dieselbe Stimmung bei jedem Freunde der katholischen Wissenschaft und Kirche hervordringen, der die Zeichen der Zeit versteht, der da weiß, wie weit das Unkraut seine Wurzeln ausgeschlagen hat, welches und in dem angezeigten Buche uppig und keck wuchernd entgegentritt. Videant consules iterumque videant, ne ecclesia detrimentum capiat!

Der geistliche Führer, oder Unterricht über das Gebet, die Betrachtung und Beschauung, über die Heimsuchungen Gotztes und die außerordentlichen Gnadenerweisungen, über die Abtödtung und die heroischen Augendübungen, die mit denselben verbunden sind, von Ludwig de Ponte, übersetzt von M. Jocham, Pfarrer. 1—4. Theil. Sulzbach, v. Seidelsche Buchhandlung. 1841.

herr Jocham, befannt als eifriger Berehrer und Uesberseter ber ascetischen Schriften bes ehrwurdigen Benesbiftiner-Abtes Blosius, hat nach Bollenbung biefer Arbeit

(bie Auswahl umfaft' mit Ginschluß ber Biographie fieben Bandchen) fein Augenmert auf einen andern, nicht minder berühmten Asceten bes 16. Jahrhunderts gerichtet und biesmal die Lebensgeschichte feines "ehrmurbigen Alten" ber Mittheilung aus ben Berten beffelben vorangeschickt. Auf biefe Biographie, welche 1840 in ber angezeigten Berlagshandlung erschienen, folgt nun unter obigem Titel eine Ueberfetjung bes Dux spiritualis von bem eben fo geistreichen als frommen Jefuiten Ludwig be Ponte. Der "geiftliche Ruhrer" foll, wie er fich in ber Eintheilung G. 31. anfundigt , bas Gange, was man mit bem Ramen "mpftische Theologie" bezeichnet, ausführlich lehren und flar machen. Wie genau er es mit Diefer Rlarheit nehmen will, barüber folgen bie beachtenswerthen Worte: "Man ift gewohnt, bei Behandlung biefes Gegenstandes gar hochflingende, neue Borte zu gebrauchen, bie ben Ginn in feiner gangen Tiefe ausbruden follen; allein biefe Worte machen ben Ginn boch nicht recht flar, baß Alle fie verftehen fonnten. Darum werde ich mir Muhe geben, bie Sache eben fo flar auszubrucken, als tief aufzufaffen, und will nur folche Worte gebrauchen, bie man aus bem gemeinen Umgange fennt und bie ben Ginn gang mahr und richtig geben." Im Borbergehenden (G. 29.) aber bezieht fich Lubwig ausbrucklich auf ein fruher von ihm berausgegebenes "Buch ber Betrachtungen", worin er bereits Stoff und Inhalt bes Gebetes und ber Betrachtungen gegeben, auch die praktische Unwendung gelehrt habe. Sier nun will er ergangen, mas bort mangelhaft blieb: Lehre mit Unmenbung verbinden, beten und mit Gott umgehen lehren, bamit man ben Unterricht faffe und zugleich bie Uebung vornehme.

Nach dieser kurzen Notiz über das Berhältnis des "geistlichen Führers" zu seinem Borläufer, wird wohl mancher Leser mit und auf den Gebanken verfallen, welcher an den Ueberseter die Frage stellet, warum er nicht seinem Autor gefolgt sei, und mit der Uebertragung jenen, in mancher Beziehung so lehrreichen Betrachtungen den Ansang gemacht habe. Diese Betrachtungen nehmen den Menschen, wie sie

ihn finden, ale Gunder, und fuchen im Bege bes Chriftenthums feine fittliche Wiederherftellung zu begrunden; bingegen ber "geiftliche Ruhrer" bietet gleich Unfange bie Blume bes beschaulichen Lebens, indem er handelt von dem vertraulichen Umgange ber Seele mit Gott im Gebete, und von ber vertraulichen Berablaffung Gottes jur Gecle durch feine gottlis den Ginfprechungen - ober: er fett eine Stufe ber Bolls fommenheit voraus, welche vielleicht wegen ihrer Sohe manden driftlichen Lefer abschrecken mochte und worauf ber Menich iebenfalls nur allmählig vorbereitet und erhoben werden fann. Doch, herr Jocham bachte wohl, seine Leser murben ben Sprung entschuldigen, wenigstens biejenigen, welche bereits im Befite ber 1839 angefangenen Ueberfetzung jener Betrachtungen waren, bie Br. Profesfor Dirnberger ju Regensburg bei Mang herausgegeben hat, welcher sich in ber Borrebe Die Miene gibt, bas (fpanische) Driginal gelesen und fich mit ben Gebanken bes Autors gang vertraut gemacht zu haben. (Bal. b. 3tichr. 29. Seft. S. 147.). Allein wir find noch berfelben Unficht, die wir bamals mohlmeinend ausgesprochen haben und hier auch unferm Ueberfeter gur Berudfichtigung wiederholen: "bies Unternehmen forderte, wenn es zeitgemäß geschehen und heilfamen Erfolg haben follte, nicht nur eine neue Ueberfetung, fondern auch eine neue Bearbeitung bes reichhaltigen Stoffes." Demnach icheint und fur bas Gebeihen biefer Ausfaat bes "geistlichen guhrere", die Br. Jocham "jum erften Male in beutsches Erdreich fallen lagt", Die Aufgabe zu beschranft, wie er fie mit ben Worten fich vorgezeichnet hat:" ich hatte bier nur gu überseten, und bies habe ich gethan, fo gut ich's founte."

Was nun biese Uebersetzung betrifft, so hat auch Br. Jocham unterlassen, seine Quelle zu nennen, welche nicht bas Original, sondern die von dem Jesuiten Melchior Trevinnius angefertigte lateinische Uebersetzung ist. Wenn aber ber Berfasser S. IV. versichert, er habe sich besonders bemuht, in reinem Deutsch zu übersetzen, so verständlich und beutlich, als sich's nur immer geben ließ, und beswegen auch

mehrere Worte, wie z. B. Affekt, Akt (bie ihm gleichwohl einigemal boch entschlüchft and grade nicht die unpassenosten und unverständlichsten sind) durch deutsche Ausbrücke faßlich zu machen: so würden wir ihm diesen Purismus gern zu gut halten, wären nur nicht Unrichtigkeiten in die Uebersetzung einzeschlichen, wie Theil I. S. 20., wo es von der dritten Stuse der Betrachtungen des Berstandes heißt: "Auf dieser Etuse thun Biele, die auf der Leiter des Gebetes zu Gott aufsteizgen wollen, sehr hart". — Im Lateinischen: impingere solent. — Schließlich machen wir die Leser besonders ausmertssam auf den II. Theil, welcher handelt vom Lesen der hh. Schriften, und eine trefsliche Anweisung gibt, wie insbesondere die Evangelien reichlichen Stoff zur Betrachtung darbieten.

Trost für Rleinmüthige; ein Krankenbuch lein aus verschiedenen frommen Schriftstellern in lateis scher Sprache gesammelt von den gottseligen. Ubte Ludos vikus Blosius und nun in's Deutsche übersett vou Magnus Joch am, Pfarrer in Pfronten der Ausburger Didzese. Zweite vermehrte Austage. Mit Genehmigung des bischoft. Ordinariates Augsburg. Sulzbach in der v. Setz delschen Buchhandlung 1840. S. 302. u. XXV. Taschensbuchformat.

Der selige Verfasser, Ludovitus Blosius, hat sich selbst in ber Borrebe zu ber vorgenannten Schrift über ben Zweck berselben ausgesprochen. "Dieser Trost", sagt er, "ist gesammelt und zusammengetragen für Menschen, die eines guten Willens sind; die, obgleich sie ehedem auch schwer gesündigt haben und aus menschlicher Schwachheit auch noch täglich öfters austoßen, doch mit Gottes Gnade sich volltommen zu bessern den Willen haben, im guten und heiligen Leben vorwärts zu kommen trachten und sich darin Muhe geben, alle ungeordnete Liebe zu den Geschöpfen in sich mit

allem Fleife ertobten." Solche Denischen werben aber trot ibrem Ringen nach Tugend und Bollfommenbeit febr oft mit fich felbst unzufrieden, ja kleinmuthig, wenn fie mahrnehmen, baß fie trot biefes Ringens auf bem Wege ber Bollfommenheit fo geringe Kortschritte machen, und bag fo viele Schmas chen, so großer Sang zum Berkehrten in ihnen immer noch ubrig und wirtsam bleibt. Unbere fühlen bie Reffeln ber Sunde, und haben bas Berlangen, fich baraus zu befreien, aber es fehlt ihnen an Muth, biefe Reffeln von fich abzuschutteln. Ihr Leben mit allen ihren Schwachheiten und ihren fundhaften Thaten liegt vor ihnen, und im Gefühle ihrer Dhumacht verzagen fie, ben Tugendtampf zu beginnen. Rur biefe Baghaften, fur biefe Rleinmuthigen, fur biefe Muthlofen und Riebergebeugten ift unfere Schrift bestimmt. Wenn ber herr Ueberfeter biefelbe aber ein Rranfenbuchlein nennt, fo hat er bagu feinen hinreichenben Grund. Denn, baß folder Troft oft vorzüglich nothwendig am Rrantenbette fei, fann bie allgemeine Bestimmung bes Buches nicht anbern. Dagu verleitet bie Bezeichnung: Rrantenbuchlein in biefer Schrift etwas Anberes ju fuchen, ale man barin finbet.

Die vornehmsten Schriften, aus welchen Blosius sein Arostbuchlein gesammelt hat, sind die Werke des h. Augustinus, Ambrosius und Bernardus, dann Rußbroich, Suso und Rauler. Ueber die Lebensverhältnisse der Letzern bringt der Heberseher in der Borrede Willsommenes bei. Außerdem kommen auch noch mehre Stellen von einem ascetischen Schriftsteller darin vor, den der Verfasser nur allgemein als "einen frommen Lehrer" bezeichnet. Die vorliegende Ausgabe ist mit zwei Zugaben: I. aus dem Anhange zur Psychagogie und II. mit Gebeten aus dem Kleinodienkästlein (Cimeliarchon) des Blosius vermehrt worden.

Was nun ben Werth ber Schrift felbst betrifft, so fann biefelbe Allen, bie sich in ben bezeichneten Lagen besinden und außerdem ben Geistlichen, welche in dem Falle sind, solche Seelen unter ihrer geistlichen Leitung zu haben, mit Recht empfohlen werden. Für ihren Werth spricht auch ber Umftand, daß in funf Jahren eine neue Auflage von berselben nothig geworden.

In einer gelungenern Uebersetzung murbe sich biese Schrift noch mehr empfehlen. Die vorgenannte ist nicht übel. Drud und Papier sind gut.

Der geheiligte Gottesdienst eines wahren Christen. Bestehend in den kernhaftesten Andachtsübungen für die Morgen = und Abendzeit, in der heiligen Messe, wie sie der
Priester betet, in den auserlesensten Gebeten zur Beichte
und zu würdiger Empfangung des h. Abendmahls sammt
Psalmen, Tagzeiten, andern Andachten und dem Kern aller
Gebete. Neue, mit dem h. Kreuzwege vermehrte Austage.
Mit Erlaubniß der Obern. Innsbruck, in der Wagner'schen
Buchhandlung 1840. S. 294. 8.

Der Titel bes Gebetbuches, welches wir hiermit gur Unzeige bringen, verspricht viel. Nach biesem Bersprechen has ben wir nicht bloß ein umfaffendes Bebetbuch, fondern auch die kernhaftesten und außerlesensten Gebete in dems felben zu erwarten. Diese Berheißungen geben indeffen nicht in Erfüllung. Das vorliegende Buch enthalt weber ausgezeichnet ternhafte, noch bie auserlesensten Bebete, menigstens find fie nicht mit Glud auserlefen worben. fen wollen wir nicht in Abrede ftellen, daß biefes Buch manches Gute enthalte. Aber bie Form, in welcher baffelbe eingefleidet, ist schlecht. Aus der Approbation, welche demfelben vorgebruckt, erfehen wir, bag biefes Bebetbuch fehr alt Dieselbe ift im 3. 1764 ausgefertigt worben. Die Form, welche es damals erhalten, scheint unverandert geblieben zu Wollte die Verlagshandlung biefes Buch von fiches rer hand umarbeiten laffen, fo murbe es ein brauchbares . werden.

Die driftliche Seele im Umgange mit Gott. Ein katholisches Gebetbuch für alle Stände. Dritte, vermehrte und verbesserte Auslage. Innsbruck, in der Wagner'schen Buchhandlung, 1840. S. 200.

Wir glauben nicht zu irren, wenn wir das vorgenannte kleine Gebetbuch zu ber Zahl der bessern und brauchbaren, Gebetbucher rechnen. Bei einer neuen Auflage wird der Bersfasser gut thun, seine Aufmerksamkeit auf die wenigen geists lichen Lieder und Sequenzen in demselben zu richten. Die hier mitgetheilten Uebersetzungen derselben mußten großentheils bessern weichen, die im Kolorit der Sprache mehr kirchlich waren und geringere Reimnoth verrathen. Das Format dies ses Buchleins ist ein sehr bequemes zu nennen.

Tempel ber Heiligen zur Ehre Gottes. Bollständiges tatholisches Gebet- und Andachtsbuch von A. Hungari. Mit bischöflicher Approbation. Frankfurt am Main, bei Sauerländer, 1842. S. 700.

Ein Rezensent, ber nicht gern ein gutes Buch schlecht und ein schlechtes gut nennt, fommt bei ben meiften Ungeis gen in nicht geringe Berlegenheit. Die Schriftsteller find burchweg überzeugt, daß ihre Leistungen nutlich, brauchbar, ausgezeichnet seien, und öffentlich ihnen etwas Unangenehmes ju fagen, ihnen ju fagen, bag man ihnen nicht beiftimmen tonne, daß ihre Leiftungen überfluffig, mittelmäßig, schlecht feien, koftet immer eine Urt von Uebermindung. Indeffen forbert die Wahrheit, daß man fie fage, und bas Intereffe ber Lefer einer Zeitschrift, bag man fie ihnen nicht vorenthalte. Mir find biesmal nicht in ber Berlegenheit, nach Bendungen suchen zu muffen, um unsere Unsicht fo glimpflich wie möglich über bas oben genannte Buch auszusprechen. zeigen dasselbe als eine fehr nutliche Erscheinung mit Bergnügen an.

Es tit ein außerst migliches Unternehmen, ein Gebetbuch gu fchreiben. Denn mer, alles Undere porausgefett, ift im Stande, für die verschiedensten Gemuthoftimmungen und Lagen, in welche ber Chrift gerathen fann, fur die verschiedenen Stande, Alter und Geschlechter, Gebete zu fchreiben ? Wer in biefen Lagen fich nicht felbst befunden, welcher biefe verschies benen Gemuthestimmungen nicht felbst empfunden, ber fennt fie auch nicht, und mag er eine noch fo beugfame Phantafie und feingestimmtes Bemuth haben, es wird feine fo flare, fo lebendige Darftellung von folden Gemuthoftimmungen geben tonnen, ale berjenige ber fie felbst empfunden hat. Mag man Jemanden die Gefahr bes Todes noch fo lebhaft beschreiben, berjenige, welcher in berfelben geschwebt hat, wird fie weit lebendiger empfinden. Auch hier ailt bas Spruds wort: Noth lehrt beten.

Herr Hungari hat keines dieser Gebete verfaßt, er hat sie alle aus den Schriften der Rirchenväter, erleuchteter Männer und Franen der Vorzeit gesammelt, und da diese Sammlung nicht ohne Fleiß und Umsicht bewerkstelligt worden, so wird man sehr leicht begreisen, daß hier weit mehr geboten ist, als ein Einzelner zu leisten im Stande sein wurde. Man könnte dieses Buch, um den Inhalt desselben genauer zu bezeichnen, eine Strestomathie, eine Blumenslese christlicher Gebete aus allen Jahrhunderten der Kirche nennen.

Was den Werth der Uebersetzungen betrifft, so ist dieser nicht überall gleich; aber in allen Gebeten herrscht eine gute und angemessene Sprache. In letterer Beziehung wünschten wir nur einzelne Wörter weg, welche der Sprachsgebrauch nicht kennt. Die Uebersetzung selbst aber könnte in manchen Stellen sich genauer an das Original anschließen. Wir wissen sehr gut, daß in den Gebeten aus der Vorzeit einzelne Ausdrücke, Wendungen und Bilder vorkommen, welche man nicht wiedergeben kann, wenn man den Eindruck nicht stören will, den das Ganze hervorbringen soll. Aber wo dieses nicht der Fall, muß der Uebersetzer sich so genau als

möglich an bas Original anschließen. Ein Anbekes ist es, wenn man keine Uebersehung, sonbern nur eine Bearbeitung geben will. Allen gebildeten Katholiken und auch den katholischen Geistlichen kann bas angezeigte Gebetbuch mit Recht empfohlen werben.

Die typographische Ausstattung ift ansgezeichnet schon.

Weihe bes ehelichen Lebens. Ein Angebinde für Neuversmählte von Anton Leinfelber. Mit Approb. bes Hochw. Bischoft. Ordinar. Augst. Sulzbach in der v. Seis belschen Buchhandlung. 1842. S. 304.

Der Berfaffer hat es in bem angezeigten Buchlein unternommen, Betrachtungen und Gebete, und zwar in gebundener und ungebundener Rebe, fur Braut = und Cheleute gu fchreis ben. Diefen Gebeten ift eine Bugabe ub er Rleinkinderpflege beigegeben. Wir zweifeln nicht, bag ber Berr Berfaffer bei ber Abfaffung biefes Buchleins eine recht gute Absicht gehabt habe; ob er aber viel baburch erreichen werbe, muß die Erfahrung lehren. Die Bebete leiben an bem Fehler, woran fehr viele neuere Bebetbucher noch leiben, bag namlich ihre Berfaffer nicht aus bem Bergen, fonbern aus bem Berftanbe Man halt Gott eine bogmatische ober moralistische Repetition beffen, mas er gelehrt und versprochen hat, revetirt auch Manches von Dingen, welche fich von felbst verstehen, und bann meint man ein Bebet geliefert ju haben. Gebeteformeln laffen und vor lauter Denfen und Dens tenfollen nicht zum Beten tommen. Diefer Richtung nicht zu folgen mar fur ben Brn. Leinfelber boppelt schwierig. Er befand fich auf einem Bebiete, mo feine Empfinbung, fein Gemuth, ihm nur geringe Dienfte leiften tonnten.

Pectus est quod facit disertum. Die außere Ausstattung ift preiswurdig.

Geschichte ber christlichen Kirche. Bon J. Annegarn, Professor ber Kirchengeschichte und bes Kirchenrechtes am Lyceum Hossaum zu Braunsberg. Erster Theil: von ber Gründung ber christlichen Kirche bis zur Krönung Karl's bes Gr. zum römischen Kaiser. Münster, Druck und Berlag von Friedrich Regensberg. 1842. 8. S. 417.

Die beutschen Ratholifen haben in dem laufenden Sahrgehnd von hortig-Dollinger, von Ritter und von Rutten fto & brauchbare Sandbucher ber Rirchengeschichte erhalten, bie, was ihren wiffenschaftlichen Werth betrifft, ben protestantischen Leistungen an Die Seite gesett werben burfen, ja viele von benfelben übertreffen. Indeffen murbe es unrecht fein, ju glauben, die gebachten Werte hatten jebe neue Bearbeitung ber Rirchengeschichte überfluffig gemacht. Das hat herr Alzog und auch herr Cherrier, ben wir wegen ber literarischen Beziehung, in welcher Ungarn zu Deutschland fteht, hier mit nennen burfen, wenigstens aeglaubt, und herr Unnegarn ift gang neuerdings bem Urtheile ber beiben Borgenannten beigetreten. Die beiben Erften haben in bem verfloffenen und ber Lettere hat in bem laufenden Jahre und eine neue Bearbeitung ber Rirchengeschichte geschenkt. Das nun aber ben Werth biefer Bucher betrifft : fo gerath man in feine geringe Berlegenheit, wenn man benfelben gegen einander abwagen foll. Alle brei find burch inconmenfus rabele Gigenthumlichkeiten unterschieden; aber alle brei fommen in einem Grade von Unwiffenschaftlichkeit, unhifterischer Behandlung bes Stoffes, Unrichtigfeiten und Unbrauchbarfeit überein, bag man, wenn man bie Berfaffer felbft nicht fannte, vermuthen tonnte, fie feien bagu gefchrieben, um ben Ruhm, ben bie Ratholiten auf bem Felbe ber Rirchengeschichte in ben letten Jahren in Deutschland errungen haben, ju verbunkeln und zu vernichten. Die Rirchengeschichte bes herrn Algog haben die Lefer in einem ber fruhern Sefte biefer Beitschrift, tennen gelernt; über bie bes orn. Cherrier und bes herrn Annegarn find wir im Stande, eben fo Unerfren- liches, wenn auch in anderer Art, aufzuzeigen.

Das Buch des herrn Annegarn wird aus drei Banden bestehen. Den vorliegenden ersten Band hat herr Annegarn "den Kandidaten der Theologie und den jungen Priestern übergeben, die sich um (!) eine Pfarrstelle vorsbereiten"! herr Annegarn hat auch eine Patrologie geschrieben; man hat diese eine missungene genannt. Die Kritik wird, wenn je darüber Zweisel entstehen sollte, aus in nern Gründen leicht nachweisen können, daß jene Patrologie und diese Kirchengeschichte von einem und demselben Versasser herrühren.

Historisch-kritische Einleitung in die heil. Schriften des alten Lestaments von Dr. J. G. Herbst, ordentl. öffentl. Professor an der kathol. theol. Fakultat zu Tübingen. Nach des Berfasser Tode vervollständigt und herausgegeben von Dr. B. Welte, ordentl. Professor an der kathol. theol. Fakultat zu Tübingen. Zweiter Theil: Specielle Einleitung. Erste Abtheilung: die historischen Büder. Karlsruhe und Freiburg 1842. VI. 261. S. 8.

Der erste Theil dieses Werkes, die allgemeine Einleitung in das Alte Testament enthaltend, wurde seiner Zeit in dies sen Blattern zur Anzeige gebracht. Der vorliegende Band bildet den ersten Theil der speziellen Einleitung in dieselben Schriften und verbreitet sich über die historischen Bucher des ersten Alttestamentlichen Kanons, und zwar in der Weise, daß nach vorausgeschickter kurzer Inhaltsangabe eines jesden Buchs in der Regel die Untersuchungen über Berkasser, Zeit der Abfassung, Zweck, Quellen und Glaubwürdigkeit, bald in größerer oder geringerer Ausbehnung besprochen, auseinander solgen.

Der sel. Prof. Herbst konnte Diese Arbeit nicht gang

vollenden, felbst nicht einmal in materialer Sinsicht; beshalb ist Vrof. Welte nicht bloger Herausgeber, fondern auch theilweise Vollender berfelben geworden, und zwar in foldem Grade, baf über die Salfte des Stoffes fein Gigenthum ift. Um daffelbe von ber Arbeit bes Prof. Berbft geborig unterterscheiden zu können, hat der Herausgeber theils burch die Urt und Beije ber Berbindung und Unführungen, theils birch Unwendung besonderer Zeichen, alle Aursorge getroffen. Es ift indeffen febr zu bedauern, baf bem Buche auf Diese Beise Die fur Die Wissenschaft so nothwendige Ginheit verloren gegangen ift. Nachgelaffene Berte eines Schriftstellers follte man nie auf Diefe Urt ins Publifum bringen. Bar bas Buch zur herausgabe nicht reif, fo mußte biefelbe unterbleiben : ober ber Berausgeber mußte es vervollständis aen, überarbeiten und fo zu feinem Gigenthume machen. Wollte man aber boch einmal bas Bollenbete, etwa wegen feiner Trefflichkeit, ber Beroffentlichung nicht entziehen, fo mußte man blos biefes Bollendete als opus posthumum herausgeben. Der Mangel an Einheit wirft in dem vorliegenben Werfe um fo ftorender, ale ein gutes Biertheil bes Buche eine in den Text eingestreute offene Polemit bes Berausgebere gegen Professor Berbft felbst enthalt. Berbft namlich neigte fich unverfennbar, und wie auch der Berausgeber gefeht, zur negativen Rritif. 3m Beifte berfelben urtheilt er mitunter leicht und fluchtig; mehrere Stellen des Pentateuche, wie j. B. Gen. 36 , 31.; Ered. 16 , 35. 36.; Rum. 36, 10-12.; Dt. 4, 44-49. u. m. a. follen nicht von Moses geschrieben sein konnen; Die Berausgabe ber fammtlichen Dofaischen Schriften wird in die Zeiten Davide versett; in abnlicher Weise wird mit ben folgenden historischen Schriften bes A. T. verfahren. Diefen Unsichten, gestütt auf nichtige Grunde, fonnte Prof. Welte nicht beipflichten. Deshalb pfleat er, nach Unfuhrung bes vom Bf. Gefagten, feine eigene Meinung als Refutation in etwas fleinerer Schrift, obwohl im Terte felbst, hinzuzufugen, vgl. S. 44. 51. 88. 93. 121. 129. 142. 148. 238. u. a. Daß bei biefem Berfahren bas

Werf aller Abrundung entbehren muffe, ift leicht einzus sehen.

Die Bearbeitung ber einzelnen Schriften ist sich ebenfalls keineswegs gleich. So ist bas obwohl kleine Buch Ruth boch verhaltnismäßig zu wenig besprochen; desgleichen bie Bucher Esra und Nehemia. Dagegen sind andere Bucher, namentlich aber die des Pentateuchs und der Ehronik, mit großer Ausführlichkeit behandelt. Zum Theile liegt die Ursache darin, daß der Bf. weniger nach eigenen historischen und kritischen Untersuchungen, als nach vorhandenen Borarbeiten schrieb, die bald sparsamer bald reichlicher flossen. Zedoch muß auch von einzelnen Parthien gesagt werden, daß sie gründlich gearbeitet und in vielen Beziehungen gelungen sind. Namentlich zeigt Prof. Herbst eine Gabe klarer und mitunter sessen

Sehen wir nun auf bas Ginzelne, so hat ber herausgeber felbst bas Geschäft übernommen, die meisten zu rügenden Stellen zu widerlegen und unwirtsam zu machen. Giniges Wenige, so uns besondere aufgefallen ist, wollen wir noch nachtragen.

S. 25. fucht ber Bf. bie Grunde fur eine Nachmofaische Entstehung ber vier lettern Bucher Dofes zu befampfen und inebesondere jenen Ginmurf abzumeifen, bag biefe Schriften aus vielen verschiedenen Auffagen bestehen und baraus auf Mehrheit ber Berfaffer zu fchließen fei. Dies wird nun im Allgemeinen zugegeben und hierzu nur bemerft: nicht blos in ben Mofaischen Schriften laffe fich biefe Entbedung machen, fondern es fei biefe Trennbarkeit und Abgeriffenheit einzelner Theile beinahe in allen übrigen Buchern fichtbar. fpiele werden sobann die Weissagungen Jesaias und ber Prediger angeführt. Damit wird er aber ichwerlich einen Begner jum Schweigen bringen. Denn wer kennt nicht ben Unterschied und die Unvergleichbarkeit dieser Schriften mit bem Beiffagungen, gesprochen bei verschiedenen In-Pentateuch! laffen, find ichon ihrer Ratur nach verschiedene Stude; und außerbem ift ja noch zu entscheiben, wer ber Orbner unserer Iesaianischen Drakelsammlung war. Wie anders aber verhält

sichs mit einer Geschichtserzählung; so wie von den Orakeln Jesaias, ebenso ift sie auch ihrem Charakter nach vom Presbiger verschieden.

S. 50. wird über bie Frage entschieden : zu welcher Zeit ber Ventateuch in feiner gegenwartigen Gestalt entstanden fei? Der Bf. fucht dies vorerst annaherungsweise zu bestimmen, und zwar fo, baß er ihn unter Andern früher als bas Buch Josue und ber Richter fest. Bum Beweise bes Lettern beruft er fich auf Richt. 1, 20. und 3, 4., mo biefes Buch bas Borhandensein bes Pentatenchs (in feiner jetigen Gestalt) voraussenen foll. Die Stellen find nicht weiter ers flart, und dem Auscheine nach wenig beweisend. erstern Stelle heißt es namlich: bem Caleb fei Bebron geges ben worden, wie Moses geredet habe. Run- hat aber Moses bies nirgends im Ventateuch ausgesprochen; wohl aber auf indirefte Weise Jehovah. Calch war namlich unter ben 3molfen, Die bas Land Rangan ausfundschafteten, und bis Hebron gekommen Rum. 13, 23. 24. Run fpricht Jehovah Rum. 14, 24: er wolle Caleb feines Gehorfames wegen in bas land bringen, welches er burchwantert habe, und fein Caame folle es befigen. Diese Worte wiederholt Moses Deut. 1, 36. ausführlicher: Jehovah habe ihm bas Land verheißen, fo er betreten babe. Wahrscheinlich find es bie letten Borte, auf melde fich Caleb (3of. 14, 9.) beruft; aber er faßt fie als Schwur Mofe's: "und Mofes schwur an jenem Tage und fprach: Gewiß! bas gant, worauf bein Ruß getreten ift, foll bir geboren als Erbeigenthum." Daraufhin forbert Caleb ben Berg Hebron von Josue 2. 12.: "fo gib mir nun ben Berg, von dem Jehovah geredet hat an jenem Tage; benn bu haft es gehort an jenem Tage, baß Enafiten bort find, und große und feste Stabte 2c." -Demnach ift es eigentlich die Stelle im Buche Josue, welche hier zunächst vorausgesett wird. Mittelbar werden zwar auch Die besprochenen Stellen bes Pentateuche unterftellt, aber boch nicht in ber Urt, bag baraus auf bas Borhandensein bes Pentateuchs in feiner gegenwartigen Bestalt mit Strenge gu schließen ware. Ebensowenig beweist die andere Stelle Richt. 3, 4. Es wurden von B. 1—3. die Bolkstämme Canaans aufgezählt, welche die Ifracliten nicht vertreiben konnten. Bon ihnen wird B. 4. gesagt: "diese blieben zurück, daß durch sie Ifrael versucht wurde, um zu erkennen, ob sie hörzten die Gebote Jehovahs, welche er ihren Bätern geboten hatte durch Moses." Die nächsten Beziehungen dieser Stelle sind wohl Erod. 23, 29—30. und Deut. 7, 22. w. Dann gehören auch sämmtliche Ermahnungen Moses an das Bolk hierher, wo er zugleich Strafe im Falle der Uebertretung droht. Aber keine dieser Stelle stimmt mit der unsrigen so, daß durch sie das Borhandensein des Pentateuchs in seiner jekigen Gestalt vorausgesetzt werde.

Betrachten wir noch furz das Eigenthum des herausgebers. Derselbe entwickelt seine Beweise, Ansichten und Bes
streitungen mit der an ihm gewohnten Gelehrsamkeit und
Gründlichkeit. Zu misbilligen ist der durchgängig darin
vorherrschende polemische Ton, welcher dem Berfasser selber
ausgefallen ist. Polemik kann zwar in der Kritik nie fern
bleiben; denn immer gibt es entgegenstehende Ansichten, die zu widerlegen sind; Polemik aber macht noch keineswegs die ganze Kritik aus, und ein Buch, worin sie vorherrscht, eignet sich wenig zu einem ausgedehnten Gebrauche.

## Willenschaftliche Erörterungen, Andeutungen und kirchenhistorische Nachrichten.

Ob Chriftus den menschlichen Leiden und Schwächen und endlich auch dem Code durch die Beschaffenheit seiner (menschlichen) Natur unterworfen war; oder ob er nur durch ein Wunder leiden und sterben konnte.

Daß Chriftus ben menichlichen Leiben und Schwächen (mit Auenahme ber Gunde \*) ) und endlich auch tem Tote unterworfen war; bas bezeugt Die h. Schrift in vielen Stellen fo unzweideutig und bekennt bie Rirche in allen ihren Combolen fo unumwunden, daß, mer bas laugnen wollte, offenbat wider den gottlichen und tatholifchen Glauben verftogen und fcfort mindeftens in den dotetischen Irrmahn verfallen murbe. Much berricht hierüber unter ben Ratholiten tein Streit; wohl aber wird ober vielmehr wurde einft barüber gestritten, ob die Leis tens- und Sterbensfähigfeit Jefu Chrifti nat ürlich, d. b. burch Die Beschaffenheit feiner menschlichen Ratur betingt, oter ob fie übernatürlich, d. h. durch ein Bunder bewirkt gewcfen fen. Diefes behauptete, gur Beit bes b. Bernardus, Philippus, Abt von Bonne esperance (einer Pramenstratenfer-Abtei im Bennegau), jenes dagegen ein gewiffer Mond und Probft Johannes mit Ramen.

Abt Philippus ftütte fich für seine Behauptung haupts fächlich darauf, daß der Wensch Sesus ohne Erbsünde empfangen worden und darum auch teinen Strafen unterworfen gewesen sen, daß er also natürlich nicht habe leiden und sterben konnen \*\*). Philippus sette

<sup>\*) &</sup>quot;Sub exceptione vero peccati etiam ea intelliguntur excipi, quae inclinant vel ducunt ad peccatum," Estius in lib. 3. Sentent, dist. 15, 6, 2, in fino.

Sentent. dist, 15 f. 2. in fino. \*\*) Beibes, fowohl mas jener Philippus behanptete, als auch mas

bemnach voraus, daß ter erfte Menfch, wenn er nicht gefünbigt und baber auch nicht feine gange Rachtemmenfchaft mit Der Gunde verunreinigt batte, fammt tiefer feiner gangen Rade tommenichaft natürlich sunfterblich gewesen mare, und nur burch ein Bunter batte fterben tonnen. Diese Vor= aussehung ift aber falid und in Bajus vom Dberhaupte ber Rirche verdammt worden. "Immortalitas primi hominis" fo lautet Die 78. in Bajus Damnirte Proposition - "non erat gratiae beneficium, sed naturalis conditio." Schr bestimmt außerte sich auch hierüber ichon ber h. Augustin de genesi ad literam lib. 6. cap. 25 : "Der Leib Abam's konnte fterblich und unfterblich genannt werden; aber beides in verschiedener Rudficht. Er mar nämlich fterblich, weil er fterben tonnte ; unfterblich, meil es auch möglich mar, tag er nicht ftarb. Denn ein Underes ift Die Nichtmoglichfeit zu fterben ; ein Underes die Möglichkeit nicht zu fterben (aliud est non posse mori, aliud posse non mori): und nur in tiefer Ruds ficht ift ber Menfch unfterblich. Die Gabe ber Unfterbe lichteit aber würde er nicht feiner Natur, fons dern dem Baume des Lebens zu verdanken gehabt baben. Er war fterblich vermöge ber Beschaf fenbeit des thierischen Rorvers; unfterblich aber durch die Bohlthat des Schöpfere \*)." Gben so (außer an noch vielen andern Stellen) lib. 13. de civitate Dei cap. 20., wo die Wirtsamfeit des Genusses vom Baume Des Lebens naber bestimmt wird: "Sie (Die beis den ersten Menschen) nährten sich von den andern (Speisen und Betranten), Die fie genoffen, Damit ihre thierifchen Rorper nichts vom Sunger und Durft ju leiden batten : von dem Baume des lebens aber vertofteten fie defimegen, das mit sich ihnen nicht ber Tod von irgend einer Seite ber nabe, oder damit fie nicht, durch das Alter aufgerieben, nach Verlauf von gewissen Beitabich nitten dabin fturben." Gine Folge hieraus ift, daß also ber Mensch Jesus nicht schon darum, weil er

er für feine Behauptung vorbrachte, hörte Schreiber dieses unlängst von heiliger Statte berab verkundigen; mas ihn eben zur Abfafe fung dieses Arritels bewog.

<sup>\*)</sup> Gerade so drudt sid, and der Catechismus Rom. p. 1. c. 2. qu. 18. n. 3. and: "Ex line terrae hominem sic corpore effectum et constitutum essinxit, ut non quidem naturae ipsius vi, sed divino beneficio immortalis esset et impassibilis."

nicht mit der Erbfünde behaftet war, unsterblich und des Leidens unfähig gewesen sen; daß er also nicht aus dem Grunde nur durch ein Bunder habe leiden und sterben können.

War aber der Mensch Jesus nicht vielleicht darum nothwendig von dem Gesetze des Todes sund auch von allen leiden) ausgenommen, weil mit ihm die Gottheit hopostatisch vereinigt war? Bevor wir auf diese Frage antworten, wollen wir sehen, was die Erkenntnissquellen der christlichen Lehre über die Leidens- und Sterbens-

fähigfeit Jesu enthalten.

Bebr. 2, 16-18 heißt es von Chriftus: "Er nahm fich nicht ber Engel an, fondern ber Nachkommen Abrahams nahm er fich an. Darum mußte er in allen Dingen den Brus dern gleich werden, auf taß er barmherzig wäre und ein treuer Dobepriefter vor Bott , ju fühnen die Gunden tes Bolfes. Denn indem er felbst gelitten und versucht worten, ift er mächtig, auch tenen, welche versucht werten, ju belfen." Und das. Rap. 4. 2. 15: "Denn wir haben nicht einen Hos hepriefter, der nicht tonnte Mitleiten haben mit unferer Comadis heit, sondern einen, der in Allem ver fucht worden, gleich wie wir, die Gunde ausgenommen." Rach diesen Qeuperuns gen tes Apostels ift Chriftus (als Menfch), mit Ausnahme der Sunde, uns Menschen in Allem gleich gewore den, damit er barmherzig fenn und mit unferer Schwachheit Mitleiten haben tonnte. Enthielten aber wehl diefe Meußerungen ober Lehren für uns Menfchen in unferen Drangfalen und leiten noch einen Eroft (was fic Doch offenbar follen), wenn Christus nicht durch die Beich affenheit feiner Ratur, fondern nur durch ein Bunder den irdifden Leiden und Drangfalen unterworfen gewesen warg? Der b. Paulus fteht alfo entschieden dafür, daß Chriftus ex conditione suie naturae und nicht per miraculum des leis dens und Sterbens fabig gewesen fen. Dem fteht nicht ents gegen , wenn Chriftus felbft fagt , er fterbe , weil er wolle \*) : tenn tamit wollte Chriftus fagen, er fterbe freis willig. "Illud in Christo Domino singulare fuit," heißt es im Catech Rom. p. 1. cap. 5. qu. 7. num. 1. -"quod tune Christus mortuus est, cum ipse mori decrevit, et mortem non tam aliena vi illatam, quam volunta-

<sup>\*)</sup> Auch Diefes hörte Schreiber Diefes Artitels von heitiger Stätte herab als Grund für jene andere Anficht vorbringen.

riam obiit. Nec vero mortem solum, sed locum etiam et tempus, in quo moreretur, ipse sibi constituit [folgen jum Beweife 3f. 53, 7. 30h. 10, 17. 18. Lut. 13, 32 33.]. igitur nihil invitus aut coactus fecit, sed ipse sese volens obtulit, atque inimicis suis obviam procedens dixit: Ego sum; et sponte sua ea omnia supplicia pertulit, quibus illum injuste et crudeliter affecerunt." - Daffelbe, baff Chriftus durch die Beschaffenheit feiner menschlis den Ratur bem Leiden und Sterben unterworfen gemefen fen, lehren auch burchgangig bie Bater. Der b. Auguftin faat lib. 1. de peccat, merit. et remiss. cap. 32: "Dominus autem in carnem suam non peccatum transtulit, tanquain venenum serpentis; sed tamen transtulit mortem: ut' esset in similitudine carnis peccati poena sine culpa, unde in carne peccati et culpa solveretur et poena." Noch deutlicher fpricht Augustin an folgenden zwei Stellen Lib. 5. cont. Iulian. Pelag. cap. 15: "Caro Christi mortalitatem de mortalitate materni corporis traxit, quia mortale corpus eius invenit; contagium vero peccati originalis non traxit, quia concumbentis concupiscentiam non invenit." 11nd tractat. 119. in Ioann.: "Hanc itaque horam praedixerat [namlich auf der hochzeit ju Rana in den Worten ju feiner Mutter 306, 2, 4.], quae tunc nondum venerat, in qua deberet agnoscere moriturus, de qua fuerat mortaliter natus." Wenn Chriftus Defimegen fterblich war, weil es auch feine Mutter war; bann war biefe feine Sterblichfeit gewiß eine natürliche, ex conditione suae naturae. Darum lehrt benn auch Muguft in gang hiermit in Hebereinstimmung, an einer andern Stelle, Chriftus murde, wenn er nicht frühe des Kreuzestodes gestorben ware, allmählig alt ge= worden fenn. Lib. 2. de peccat. merit. et remiss. cap. 29. n. 48: "Quia in co erat similitudo carnis peccati \*),

<sup>\*)</sup> Ueber biesen Ausbruck Pauli Rom. 8, 3. erklärt sich Augustin unter andern lib. 6. oper. impers. cont. lul. cap. 35. so: "Christus missus est in similitudine carnis peccati: quis solus veram carnem sic habuit, ut non esset caro peccati, sed eius similitudo: ac per hoc necesse est ut sateamur, carnem ceterorum hominum esse peccati, cui similis facta est vera caro Christi, sed non caro peccati. In ahne licher Beise erklärt sich Ehry so stoum & darüber homil. 13. in epist. ad Rom: "Benn es heißt, daß Gott in der Gestalt bes Fleisches seinen Sohn gesandt habe, so mußt du darum dieses Fleisch

mulationes actatum perpeti voluit ab insa exorsus Infantia, ut ad mortem videatur etiam senescendo illa caro pervenure potuisse, nisi iuvenis fuisset occisus. Onne tamen mors in carne peccati inobedientiae debita redditur, in similitudine autem carnis peccati obedientiae voluntate suscepta est \*). In abnlicher Beife anfern fich tie zwei großen Parfte, Beo I. und Gregor I. Parft Leo fagt serm. 1. de nativitate Domini: "Omnipotens Dominus cum sacvissimo hoste non in sua maiestate, sed in nostra congreditur humilitate, obiiciens ei eandem formam eandemque naturam, mortalitatis quidem nostrae participem, sed pecenti totius expertem." 11nd serm. 2. de nativ. Dom. (in ber Bibliothet ber fath. Kangelberebf. von Rag und Weis II. Bb. G. 66) : "Der Berr bes Beltalls nahm, ter Burte feiner Majeftat fich entaugernd, Anechtegeftalt an. Der tes Leidens unfabige Gott wurdigte fich, ein bem Leiden unters worfener Denfch ju werben, ber Unfterbliche ben Ses feben des Todes anheimzufallen." Papit Gres gor aber fagt homil. 24. in Evangelia: "Unfer Ertofer habe burch feine Auferstehung Die Berwefung bes Fleisches überschritten (corruptionem carnis excesserat);" wodurch boch offenbar baranf hingebeutet ift, bag ter menschliche Leib Jefu, por der Auferftehung, Durch feine Ratur der Berwefung unterworfen war. Bas aus einigen Batern, namentlich aus hilarius lib. 18. de Trinit. num, 23., Dagegen angeführt wird, findet man aufgelofet bei Liebermann tom. 4. (edit. 4.) pag. 467. 468. und bei Perrone volum 4. num. 286-289. Endlich fpricht fich auch ter Catechismus Romanus an mehrern Stellen ungweideutig bas für aus, daß der Menich Jefus Chriftus allen menichlichen Leiden und gulett auch tem Tode burch bie Befchaffens heit der angenommenen menschlichen Ratur unterworfen gewesen fen. Part. 1. cap. 5. qu. 2. beißt es febr

\*) In Diesem letten Sape liegt zugleich die Antwort auf den zu Unsfang bieses Artifels angeführten Grund bes Abtes Philipp für feine Cache.

nicht für ein anderes halten. Weil er es fündig genannt hatte, fo feste er auch hinzu: in der Gestalt. Denn Shristus hatte tein fündiges Fleisch, sondern ein unferm fündigen Fleische ähnliches, aber teiner Sünde unterworfen, wieswohl sonst von derfelben Ratur, wie das unfrige." Leberset von Arnoldi. Bergl. auch des Chrysostowus 7. Homitie über den Brief an die Philipper 2, 7.

bestimmt : "Nec vero cuiquam dubitandum est, eius animam, quod ad inferiorem partem attinet, ab iis cruciatibus liberam non fuisse: nam quod humanam naturam vere assumpsit, necesse est fateri, animo etiam gravissimum dolorem sensisse; quare inquit (Matth. 26. Marc. 14): Tristis est anima mea usque ad mortem. Nam etsi Personae divinae humana natura coniuncta fuit, tamen propter eam conjunctionem nihilo minus passionis acerbitatem sensit, quam si ea coniunctio facta non fuisset, cum in una Iesu Christi persona utriusque naturae, divinae et humanae. proprietates servatae sint; atque ideirco, quod erat passibile et mortale, passibile et mortale permansit; rursus vero, quod impassibile et immortale erat. qualem esse divinam naturam intelligimus, suam proprietatem retinuit." Daf. qu. 6. n. 1.: "Cum Christus verus et persectus homo fuerit, vere etiam mori potuit; moritur autem homo, cum anima separatur a corpore." Ilid part. 1. cap. 7. qu. 5. n. 1.: "Primum enim ascendit (es werden die Ursachen der Himmelfahrt Jesu angegeben), propteren quod eius corpori, quod immortalitatis gloria in resurrectione donatum fuerat (also mar ber Leib Jesu vor feiner Auferstehung nicht unsterblich), non terrenne huius et obscurae habitationis locus, sed altissimum et splendidissimum coeli domicilium conveniret."

Biberfpricht Diefer Unficht aber nicht vielleicht (Die oben gestellte Frage) ber limftand, bağ mit bem Denichen Sefu Die Gottheit hypostatisch vereinigt war? Mußte nicht eben wegen Diefer hopostatischen Vereinte gung beiber Naturen in Chrifto ber Menfch nothwendig un-Berblich fenn, fo daß ber Tob beffelben nur durch ein Bunder berbeigeführt merten tonnte ? Der Catechismus Romanus antwortet bierauf in ben angeführten Stellen : "Chriftus fen mahrer Mensch gewesen und habe als folcher auch mahrhaft fterben tonnen; allerdings fen die Bott heit mit der Menschheit verbunden gewesen, allein Diese Berbindung habe die Gigenthümlichkeiten einer jeden der beiden Raturen nicht aufgehoben, und barum fep denn auch, was leidensfähig und fterblich gewesen, leis bensfähig und fterblich geblieben." Diefer Unts wort wiffen wir taum noch etwas bingugufeben, als etwa bies fes. Der Tod erfolgt boch wohl bei dem Menfchen nicht gunachft darum, weil der Beift vom Leibe abicheidet, fondern weil der thierischbelebte oder beseelte Leib mit ter Macht ter

Selbsterbaltung zu Ente ift und badurch bann erft fich Die Berbittbung zwischen bem Raturorganismus und bem Geifte (= ber anima rationalis sive intellectiva - ju unterscheie den von der anima sensitiva, Die bem naturorganismus einwohnt) aufloset. Bedentt man nun, daß bas Wort (ber Cobn Bottes) Rleifch (ben thierisch belebten Leib) nur mittelft ber (vernünftigen) Geele angenommen bat \*), und alfo die Gette beit junachft nur mit ber menschlichen Geele in Jefu bopostatisch vereinigt war und blieb (was Dogma ift - daß Die Gottbeit auch mit bem Leibe, mabrend ter Trennung ter Seele von Demfelben , bypoftatifch vereinigt geblieben fev, ift wenigstens tein Dogma); dann begreift man gang wohl, wie der thierifch belebte (befeelte) Leib oder Organismus in Jeju Chrifto, da ibm ber Genug vom Baume bes Lebens nicht ju Gebote fand, fich allmählig abgenutt haben und ends lich zerfallen fenn wurde - jumal bie menschliche Ratur in Sefu Chrifto nach den oben angeführten Stellen der Schrift und Bater gang diefelbe mar, welche auch bie Dens fchen, zu deren Erlöfung er auf die Erde tam, haben. "Ideo Christus" - fagt Liebermann tow. 3. p. 467. - "in humana natura infirmitatibus et doloribus obnoxius fuit; quia, cum naturam per peccatum sauciatam liberaturus venerat, eam etiam, qualis post peccatum erat, assumpsit."

Außerdem hat man noch vorgebracht, die Seele Jesu habe, weil hypostatisch mit der Gottheit vereinigt, schonevon dem ersten Momente ihres Daseins an die beselisgende Anschauung Gottes genossen; und es sey daher wenigstens nicht zu begreifen, wie sie (die Seele Jesu) Traurigkeit und Schmerz natürlich habe empsinden können; mithin müsse diese Empsindung durch ein Wunder statt geshabt haben. Die Theologen, wie z. B. Perrone Vol. 4. num. 291. de Incarn., pflegen darauf zu antworten, das göttsliche Wort habe die der Seele Zesu aus der visio beatissica entsprungene Freude und Wonne so gemäßigt, daß die der menschlichen Natur eigenthümlichen Affektionen daturch nicht ausgeschlossen worten, wobei überdies nicht zu übersehen sen, daß Freude und Traurigkeit, wenn sie, wie das bei Christus der Kall gewesen, aus verschiedenen Objekten und

<sup>\*) &</sup>quot;Verbum mediante anima corpus assumpsisse;" ist wenigstens die durchgängige Lehre der Bäter — wie zu sehen ist bei Petas vius lib. IV. de incaru. c. 13. Cfr. Perrone IV u. 446.

Motiven entfpringen, gang wohl nebeneinander in einem und bemfelben Gubjette besteben tonnen. Bir wollen Die Beweis. traft biefes Arguments nicht anfechten; meinen jeboch, jene Senteng, daß die Seele Jefu icon von dem erften Do mente ibres Dafeine an Die befeligende Unfcauung Gottes genoffen, fen teineswege fo gewiß, wie Verrone a. a. D. behauptet. Aus Der Lebre von Der Unio hypostatica flieft fie, nach unferm Dafurhalten, wes niaftens nicht; und tie Lebre, daß Chriftus er ft am 40. Zage nach feiner Auferfehung in den Simmel aufges fabren ift, icheint fogar ausbrudlich bagegen zu fprechen.

Die bieberige Erörterung geigt, bag die Unficht Des Ubis lippus nichts für, aber Alles gegen fich bat; weghalb wir uns benn auch nicht wundern durfen, baß fie heutzutage von ben Theologen ganglich verlaffen ift. Dagegen fpricht, wie wir feben , für die Unficht bes Johannes Alles , Schrift, Bratition, ber Catechismus Romanus und bie Ratur ber Sache. Diese Anficht ift baber, wenn auch tein Dogma fidei, bann boch durchaus als die richtige anzusehen: und Perrone durfte nicht so gar Unrecht haben, wenn er fie vol. 4. num. 284. de Incarnat. sententia fidei proxima nennt.

## Series Vicariorum in Spiritualibus Generalium Archi-Episcopatus Colon.

Hugo de Hervorst, Praepositus Zantensis, Vicarius Generalis Colon. sub Friderico A. C.

1417. Henricus Grimhard de Westerholt, Decanus s. Andreac. Vic. Gen. Colon. sub Theodorico.

1422. Henricus de Erpel. Vic. Gen. sub eodem Theodorico.

**1433**. Wenemarus de Wachtendonk, renuntiatus Vicarius Generalis.

1440. Hieronymus Unicornius. V. G. C.

1462. Engelbertus de Duren. I. U. D. Decanus ad s. Georgium. Vic. Gen.

Ioannes Pollart Offlis et Vic. Gener. 1458.

1470. Henricus Cordecher. Henricus Monich de Wertheim. 1483. Wilhelmus Comes de Wertheim, Canonicus, post Subdecanus Metropol.

1491. Henricus Steinweg et Udalricus Kreitweis, ambo simul Vicarii Generales A. C.

1503. Ludovicus de Richenstein, Scholasticus, et Ioannes de Aichenstein, Subdecanus Metropol. ambo Vic. Generales A. C.

1517. Ioannes Erwin de Ratingen.

1521. Martinus ab Oedt.

1568. Ioannes Schwollingen.

1588. Ioannes a Schwolgen.

1596. Henricus Ortenberg.

1600. Henricus Reck.

1601. Wystins.

1604. Otto Gereon.

1618. Adolphus Schulkenius

1627. Ioannes Gelenius.

Vide bibliothecam Colon.

1641. Severinus Binins.

1645. Georgius Paulus Stravius.

1660. Pellionis.

Paulus Aussemius.
Henricus ab Anethan.
Antonius Wormbs.
loannes Wernerus de Veyder.
loannes Arnoldus de Reux.

1730. loannes Andreas de Franken-Sierstorpff.

1751. P. Gervinus de Franken-Sierstorpff.

1763. Ioannes Philippus de Horn-Goldschmidt.

Die Abschrift tieses Verzeichniffes, deffen Veröffentlichung und Ausbewahrung in dieser Zeitschrift nicht ohne Interesse sein wird, habe ich von zwei mir vorliegenden Originalien aus der ältern Registratur des General-Visariates genommen. Die Reihe enthält mehre, in der Erzdiözese Köln hochgeseierte Namen. Von verschiedenen jener Männer ist es bekannt, wie sehr sie sich um die Verwaltung und um die Förderung der Wissenschaft in der Erzdiözese nicht bloß mährend ihrer Lebenstage, sondern auch noch sur die späte Zufunft dadurch verdient gemacht haben, daß sie, — die zweckmäßigste Verwendung, die sie von ihren Erssparnissen machen kounten! — bedeutende Studiensetistungen für Verwandte und andere hülfsbedürstige Studiende errichtet haben. Es kann eine Reihe ausgezeichnet wirksamer Wänner wamhaft ausgesührt werden, welche durch diese Stister in den Stand geseht worden sind, sich ihre Vildung zu verschaffen und

fich zu der herrlichen Birkfamteit zu befähigen. — Es ist nicht schwer, die Reihe der General-Vitare unferer Erzdiözese bis auf die jüngste Zett fortzuschen.

Celn, im April 1342.

Dr. München, Domtapitular.

Nekrolog des Weihbischofes der Kölner Ergdiözese, Earl Adalbert von Bener.

Die Kölner Erzbiözese bat am 21. April b. Jahres ihren Weihbischof und Domprobst, Carl Abalbert Freiherrn von Bener, durch ten Tod verloren.

Der Verewigte wurde zu Herzogenbusch den 29. Februar 1764. geboren. Rachdem er in feiner Baterftadt tie Schulftu-Dien vollendet, bezog er Die Univerfitat gowen, um dafelbft Theologie ju ftubiren. Rach Wollendung ber Univerfitateftu-Dien trat er in Die freiadliche Pramonftratenfer-Abtei ju Samborn bei Duisburg am Rheine. 1787. empfing er in Köln tie Priesterweihe und 1790, wurde er, obgleich er erft 26. Sabre alt mar, jum infulirten Ubte ter genannten Abtei gewählt. Rach ter Catularifirung ber Rlofter jog er fich nach-Duffelborf gus rud, und lebte tafelbft als Privatgeiftlicher. Im Jahre 1827. wurde er jum wirklichen Domheren in Roln ernannt und als Vischof zu Samaria in partibus zum Weihbischofe ter Erzdiözese geweiht. Nach dem Tode des ehemaligen General-Vikars der Diogefe Nachen und Domprobftes zu Köln, Peter Martin Font, murte ihm 1831. Die Burbe eines Domprobftes übertragen. Um 24. Mar; 1837. wurde ibm, bei Belegenheit seiner Jubelfeier, von der katholisch theologischen Fakultät zu Bonn, das Chrendiplom eines Dottors der Theologie überreicht.

Sein ganzes leben ift durch eine feltene Sittenreinheit ausgezeichnet. Er war gegen Jedermann freundlich, herablaffend,
wohlwollend. Un seinen Zwillingsbruder, der ebenfalls tem
geistlichen Stande angehörte, war er so sehr durch unzertrenuliche Liebe gebunden, daß sich die Sage dieses schönen Verhältnisses bemächtigt, und der poetischen Bearbeitung sehr lieblichen Stoff
geliefert hat.

So findlich und weich er war, fo tonnte boch feine Rudficht ihn von bem abbringen, was er für Recht und ale

Pflicht erkannt hatte. Sein Urtheil murte nicht burch hoffnung, noch durch Furcht, sondern lediglich burch bie Sache selbst bestimmt. Das Sute und Wahre wird eben so sicher in dem Spiegel des kindlichen, christlich erleuchteten Gemuths, als in den Vetrachtungen und Erörterungen des scharffinnigsten Kopfes erkannt.

Wollte man in ten Austruden ter h. Schrift seinen Charafter bezeichnen, so würde man von ihm sagen, wie sie vom Nährvater bes Heilandes sagt: er war gerecht. — Gerechten wird Gutes vergolten. Prov. 13, 21.

#### Bur Geschichte der Ergdiogese Roln.

Es ift befannt, tag hermann, Graf ven Wied (geb. 1473.), welcher 1515, jum Erzbischofe von Roln gemablt wurte, eine Reibe von Sahren bindurch ein febr eifriger Gegner ber Reformation war, und insbesondere burch tas von ihm im Sabre 1536. ju Roln gehaltene Provinzial-Koncilium fich ausgezeichnete Berbienfte um tie fatholische Religion und Kirche und tie glangentften Lobipruche ter Rartinale Cabolet, Conta. rint und Volus erwarb. Bald nachher aber, und in einem Alter, in welchem Die Menfchen ihre Unfichten nicht mehr ju andern pflegen, mandte fich bermann ten Gruntfagen ter Reformation ju und fuchte Diefelbe mit eben fo großem Gifer ju verbreiten, als er fie bis babin betampft batte. Dermann wurde feines Umtes entfest und ftarb 1552. in ber Graffchaft Wied im 80. Jahre feines Alters. Der Nachfolger teffelben mar fein Ceatjutor, Abolph, Graf von Schaumburg, 1547. Die Beschichte Bermann's und bie Unruben, welche burch ibn in der Ergdiögese Roln entftanten, haben neuerdings ter Kartinal Pacca \*) und herr Deders, gewesener Religionslehrer am Symnasium ju Roln, und jest Dberpfarrer in Efchweiler, wieder ergablt. Letterer bat auch einzelne bieber geborige Aftenflude aus bem Staatsarchive ju Bruffel burch ten Druct befannt aemacht. Das Reichsarchib ju Bien enthalt, wie übers haupt wichtige Urkunden für Die Geschichte bes Erzbiethums Roln,

<sup>\*)</sup> S. über die großen Berdienste des Elerus der Universität und bes Magistrats zu Köln um die kathol. Kirche im 16. Jahrhundert von Bartholomäus, Cardinal Pacca. Augsburg 1841.

fo auch inebefontere Manchee, was zur Aufhellung der Gestahichte hermann's tient. Als Probe wollen wir in tiesem hefte den nachstehenten geheimen Bericht aus tem letztgenannten Archive abdrucken laffen.

Der Papst batte ten Kirchenbann über den Erzbischof am 16 Upril 1546. ausgesprochen und den Kaiser um die Vollstreckung ersuck. Der Erzbischof protestiete und appelliete an ein deutsches Koncil. Kaiser Karl aber berief durch ein Editt vom 21. Dezember 1546. die Stände des Erzstisses zusammen, um dies selben für den neuen Erzbischof Adolph in Eid und Pflicht zu nehmen. Die Versammlung wurde, wie vorgeschrieben, am 24. Januar 1547. eröffnet \*).

Den Gang der Berhandlungen und das Resultat terselben erzählt unser Bericht, den wir genau nach dem Originale wiedergeben. Wenn Michael von Afselt, welcher die historia Hermanni erzählt hat, von dieser Huldigung schreibt: Quod cum plerique se sucturos reciperent, suere nihilominus ex nobilitate quidam, qui Hermannum retinendum allatis in medium rationibus demonstrarent. Sed — eae sacile sunt dissolutae; so sieht man aus unserer Ursunde, das die Freunde und Anhänger Hermannus sich so leicht nicht ergaben, sondern nur aus Furcht vor der Strafe sich unterwarfen.

#### Die Urfunde lautet:

Appetente die, quam Cesarea Maiestas Ordinibus seeularibus huius diocescos ad comparendum coram suae Maiestatis spectatissimis Commissariis et Reverendo Capitulo Coloniensi condixit, applicuerunt imprimis huc Illustris Comes ab Hochsträssenn preses Geldrie, et dominus Viglius Zweichenius a latere Cesaris destinatus, ut et tanquam Commissarii suae Cesareae Maiestatis. Comparuerunt quoque Ordines et Status seculares huius dioceseos, in magno et copioso numero. Quibus coram memoratis Cesareis Legatis summo mane diei praedicte in choro Ecclesiae Maioris (neque enim tantum hominum numerum augustia domus Capitularis capiebat,) post decantationem solennis Missae de spiritu sancto, congregatis et constitutis. Viglius luculenta et valde seria Oratione seu propositione facta hoc summatius Statibus exposuit, Cesarem omnino decrevisse et statuisse apud se, quod de cetero neque

<sup>\*)</sup> Bgl. Deders: hermann von Wied, Erzbifchof und Rurfurft von Roln Roln bei DuMont-Schauberg 1840. — G. 151. u G. 267.

possit neque velit antiquum Archiepiscopum huius Ecclesiae et principem Electorem agnoscere tribus potissimis causis longe gravissimis allegatis; Suam vero Maiestatem diffinivisse ac velle, ut Reverendissimus Dominus Adolphus nuper Coadiutor authoritate Apostolica deputatus illic praesens (astabat enim ex adverso in subsellio Archiepiscopali) ex nunc sit et deinceps per eos habeatur agnoscatur pro huius Ecclesiae Administratore et ipsorum vero domino Archiepiscopo et Principe, iuxta S. D. N. mandatum desuper factum, cui etiam ut fideles subditos decet onnem observantium obedientiamque (solutis nimirum omnium obligationum vinculis, quibus antiquo domino tenebantur) praestare deberent, nisi tamen duriorem Pontificiae Sententiae executionem expectare velint, qua propositione facta et praesentatione personae Reverendissimi domini Adolphi per Capitulum ex Scripto praelecto publice subsecuto, Status ex acri Caesaris comminatione perterrefacti, initio omnibus modis annisi conatique sunt, si quo modo bene longam dilationem ad extrahendam causam impetrare possent, quae tamen illis concessa non est. Sed cum ex Caesaris mandato Consiliarii quoque Ducis Iuliacensis adessent, et Consiliarii antiqui domini cum Appellationibus protestationibus aliisque litteris ad status (quibus hic ne ab eodem desciscerent diligenter admonebantur), ex aula advenissent et multa et varia tam apud Senatum huius urbis quam Status inculcarent, Legati Caesaris totam diem agendo cum Statibus per consiliarios ducis consumpserunt. Quum autem Status obfirmatam Caesaris mentem et immotum omnium legatorum in ipsius considerassent, hoc unum demum petchant, nempe ut eis, quatuor modo dierum spatium permitteretur. Intra quod suum antiquum principem adire, illumque ad parendum Caesaris iussis pariter admonere possent, Neque enim se, ut Germanos, fidei semel praestitae tenaces dicere, . quamvis per Caesarem a suis Inramentis absoluti essent, novo se domino addicere, nisi antiquo bomagium prius renun-Hac igitur dilatione ipsis tandem per legatos Caesaris concessa ita tamen quod Capitulum niliilo secius ad solennem publicationem novi Domini procedere posset, Capitulum nolens populum (qui ad Ecclesiam maiorem cum Consulibus Civitatis, maximus confluxerat rei exitum, sed non pari voto exspectans) diutius suspendere, seditionem, si publicatio extraheretur, diutius non iniusto metuens,

anum Legatis anoque Caesareis ut ita fieret placuisset. ad horam octavam noctis memoratum Dominum Adolphum, ut Electum et Confirmatum deputatumque Administratorem huius Ecclesiae ex domo Capitulari processionaliter, comitantibus Legatis cum solenni decantatione cantici: Te deum laudamus, ad summum usque altare deduxerunt, ipsumque deinde summo altari, pro more impositum pro Electo et Administratore huius Ecclesiae posthac ab omnibus habendum proclamarunt publicaruntque, Legatis Caesaris et huius urbis Consulibus maximaque hominum multitudine, quorum magna pars in armis erat assistentibus: Sequuta magnifica coena in Curia Archiepiscopali, cui Legati cum Capitulo et Consulibus haius urbis et nobilibus non paucis interfuerunt, sed Ordinibus saecularibus ob petitam et concessam dilationem se subducentibus. Sequenti die Status suos delectos ad antiquum principem miserunt, rogantes illum, ut ipsos ab obligationum et luramentorum vinculis absolueret, potestatemque faceret, se novo domino addicendi, quod viderent, non aliter posse imminenti huius dioeceseos internecioni occurri. Consumptisque illic multis colloquiis et deliberationibus, tandem ab antiquo domino hoc retulerunt responsum: orare eum, ut Legati Caesarci ipsi quatuor mensium spatium permittant, excusandi se apud Caesarem de his, quibus esset Quod si impetrare non posset tum petere, nt Caesar dioecesim sequestraret, donce de causa ab eo melius informari quiret. Quod si id quoque non posset obtinere, tum si omnino parendum esset durissimis Caesaris inssis, ne videlicet manu militari fieret executio, pariturum se demum: sed his conditionibus: Primum, ut nihil per dioecesim in sua invecta Religione, quam vere Evangelicam sciret, novetur. Deinde, ut suis Consiliariis et famulis de idonea securitate provideatur, utque Decanus et sui Complices restituantur. Denique, ut ei pars ad minimum tertia vel quarta Arcium et praesecturarum huius dioeceseos usufructus titulo (unde se vita sua durante alere possit) relinguatur. Quibus conditionibus intellectis Legati dilationem illam quadrimestrem abnuerunt. Nec sequestrum sperandum dixerunt. De Religione item, de Consiliariis et Complicibus antiqui domini, se nihil a Caesare in mandatis habere aiebant. Capitulum haud dubium scire ex prioribus Caesareis mandatis, qualiter se in hisce rebus gerere debeat. Sed quod ad assignationem victus seu com-

petentiae attinet, non respuerunt Tractatum, quo negotium bona pace transigeretur. Haec licet per eos constanter et definitive dicerentur, Status tamen nihilominus articulis istis ad dies ferme octo, precando, rogando, petendo inhaeserunt. Caeterum cum mora ista Legatis non modo esset molesta, sed et videretur-suspecta, ergo ut semel finem longis tractatibus imponerent, et Consiliariorum antiqui domini, qui subinde abibant et redibant, strophas, rescinderent, accersitis Statibus insserunt, ut sese sine ulteriori cunctatione super Caesareis mandatis declararent, alioqui se habere severum poenale mandatum in ipsos exe-Nec posse executionem diutius differri. Quo audito Status videntes Legatos mora impatientes, ut eo excusationes essent, apud suum antiquum dominum, petebant ipsis memoratum mandatum Caesaris citra tamen executionem communicari. Id quum Legati Caesaris non negassent tandem XXXI. Ianuarii, Reverendissimo cum Legatis Caesaris et Consiliariis Ducis Clivensis, simul et Capitulo in Curia Archiepiscopali existentibus et totam diem Status responsum daturos exspectantibus, longa mora facta, comparuerunt tandem Status circiter octavam in nocte, responsumque tamdiu et diligenter petitum dederunt, in hanc fere sententiam. Quando viderent Caesarem animum plane obfirmasse, ac omnino velle, ut relicto priori domino Reverendissimo domino designato Administratori se addicerent: Sic velint demum poenarum metu imperata facere.

Qua de re quoque pollicerentur ipsi Reverendissimo Administratori eam sidem et obedientiam, quam subditi suo domino merito praestare debeant: ita tamen quod per litteras Iuri antiqui domini, id, quod ille sibi reservatum velit, donec super conditionibus petitis conveniret praeiudicare noluit. Quae obedientiae oblatio cum per Reverendissimum grato animo esset recepta, itum est ad coenam. Postero die rursus agi coeptum est de conditionibus. Et duravit hie tractatus rursus ad octo dies. Et quia antiquus dominus datis litteris ad Status cum ascriptione soliti tituli Archiepiscopalis significabat, se nequaquam posse vel velle cedere, nisi suis de Religione et securitate caveretur. Ipsique Legati de his se intromittere nollent, Reverendissimus dominus administrator una cum Capitulo ita respondit: Quod ad Religionem attinet, Reverendissimum se ita gesturum, ut speraret, se hic nihil acturum, nisi quod consideret comprobatum iri, tum Deo utrique summae

potestati, tum suis fidelibus et benevolis subjectis, praeter hoc nihil polliceri posse. Quod ad securitatem et restitutionem complicium et familiae antiqui domini attinet eos nihil debere metuere ob simplex famulitium. Ceterum quatenus ex contractu vel delicto tenerentur, praestari eis securitatem, contra ius non posse. Complices vero non modo negotium habere cum capitulo, sed et cum summis potestatibus. Hos esse primum reconciliandos. Quo facto cum Capitulo iustis et aequis conditionibus (modo sententiae apostolicae, et mandatis Caesareis satisfieret.) transigi facile posse. Denique quod ad usufructum petitum pertinet, Reverendissimus petebat, ut Status ipsi media tolerabilia proponerent. Sed et Capitulum aequis conditionibus non refragaturos; sed cum Status causarentur antiquum dominum ad talia media venire non velle, nisi suae Religioni prospiceretur, Reverendissimus vero a suo responso ne latum quidem unguem discedere vellet, factum est. ut Status sensim dilaberentur, hinc ad sua se recipientes relictis quibusdam Delectis, qui corum nomine omnia peragerent. Hi sexta Februarii, quae erat Dominica Septuagesimae accersiti per Reverendissimum aiebant se pariter ad antiquum Dominum profecturos, consultum sibi videri, ut Reverendissimus hic eos dum redirent conta-At Reverendissimus suspectam habens hanc iam tertiam, quam ambibat dilationem aiebat, se velle altera die (Lunae scilicet) Brölam ire et inde Bonnam, ubi proprior foret antiquo domino, qui Lynsii vel Wede conti-Interpellavitque cos ut una secum tanquam sui nunc subditi eo equitarent. Hoc audito illi retrahere pedem satagebant. Et quamvis Reverendissimus valde instaret, ut illum comitarentur, inducere tamen eos non potuit, id ut facerent. Videns itaque Reverendissimus, se hic frustra tempus terere non sine gravissimis sumptibus, et considerans semel faciendum initium Administrationis. invocato Deo in auxilium, collectis fere centenis equis et asumptis aliquot ex Capitulo memorato, die Lunae mane hinc Brolam adequitavit. Illic ad adventum novi Princi-pis omnes exhilarati sunt, praesertim fratres observantes, qui cum cruce et vexillis non sine cantico occurrerunt. quos subsecuti oppidani se in fidem et obedientiam sui novi domini libenter, et cum gratulatione receperunt. Altero dehinc die, cum Reverendissimus, intelligeret, Ecclesiam parochialem et sacramento Eucharistiae et Baptismali

aqua et chrysmate aliisque sacris Ecclesiae signaculis nudatam, instructa solenni processione, cui ipse cum nobilibus suis interfuit, fecit per fratres Observantes, Venerabile Eucharistiae Sacramentum rursus in Parochialem ecclesiam deferri, multis prae gaudio illachrymantibus. Et cum esset tum baptizandus puer, allata aqua baptismali aliunde et chrysmate, haptizatus est puer ritu catholico et deinde celebrata Missa non sine concione. His ita peractis recepit custodes arcis in fidem suam, et haereticum concionatorem proscripsit. Proxima sequenti die ascendit Poppelsdorf Reverendissimus, ubi similiter custodibus arcis in suam fidem receptis, die Iovis proximo ingressus est Bonnam, Clero et Civibus Reverendissimum O. S. laeta congratulatione excipientibus. Celebrato itidem illic in ecclesia S. Cassii solenni sacro similiter cum concione habita per Catholicum Reverendissimi D. S. Capellanum. Haec est summa rerum hactenus gestarum. Sed quis sit futurus progressus rerum bene cocptarum, totum in Deo situm est, etsi nos bene sperare decent ob bonnm principium. Ubi antiquus dominus sit nescitur. Deus det ei spiritum pacis et quietis, ut, qui tam diu in mediis procellis iactati simus, semel tandem respirare possimus.

In tem Ordo Missae tommt folgentes Gebet vor:

Munda cor meum ac labia mea, omnipotens Deus, qui labia lesaiae Prophetae calculo mundasti ignito: ita me tua grata miseratione dignare mundare, ut sanctum Evangelium tuum digne valeam nuntiare. Per Christum Dominum nostrum.

Es ist nicht zu leugnen, daß die Konstruktion dieses Schetes ungenau ist und nicht jene Ginfachbeit hat, welche wir bei den übrigen Kirchengebeten durchweg wahrnehmen. Denn es ist offenbar, daß die Bitte um Reinigung — munda cor meum und dignare mundare — tautologisch wiederholt wird. Einsach richtig wurde das Gebet lauten: Munda cor meum ac labia mea omnipotens Deus, ut sanctum Evangelium tuum digne valeam nuntiare. Man mußte dann annehmen, daß die Worte qui labia Iesaiae u. s. w. ein späterer Zusatseien, der in das Gebet aufgenommen worden, ohne die Konstruktion des Sates zu ändern. Man könnte auch annehmen, die Werte:

Munda cor meum ac labin mea seien für sich als V. 3n nehmen, so, daß tas Gebet felbst mit den Worten Omnipotens Deus anfange. Geschieht tieses, so ist tie Einfachheit und Richtigkeit der Konstruktion ta. Nach dieser Interpunttion hat auch der Bischof Jatob Brand in seinem Gebets buche übersett. Andere Uebersetzer haben keinen Anstog an dies ser Etelle gefunden.

. .

Bei dem Offerterium spricht der Priester nachstehendes Gebet: Suscipe sancta Trinitas, hanc oblationem, quam tibi offerimus ob memoriam passionis, resurrectionis et ascensionis Iesu Christi domini nostri et in honorem beatae Mariae semper Virginis et beati Ioannis Baptistae et sanctorum apostolorum Petri et Pauli et istorum et omnium sanctorum, ut illis proficiat ad honorem, nobis autem ad salutem, et illi pro nobis intercedere dignentur in coelis, quorum memoriam agimus in terris.

Was soll das istorum in diesem Gebete bedeuten? An wen soll man dabei deuten? Man könnte vermuthen, daß urs sprünglich in dem Manuscripte nach dem Worte istorum etwa ein NN. oder ein Gedankenstrich gestanden habe, Zeichen, die man in den gedruckten Exemplaren ausgelassen habe. Demnach tezöge sich das istorum etwa auf den Patron der Kirche oder auf andere heilige, deren der Priester besonders erwähnen wolle.

Folgende Oratio tient bas Gesagte zu bestätigen.

A cunctis nos quaesumus, Domine, mentis et corporis defende periculis, et intercedente beata et gloriosa semper virgine Dei Genitrice Maria, cum beatis Apostolis tuis Petro et Paulo atque beato N. et omnibus Sanctis salutem nobis tribue etc.

Dier werden die Apostel Petrus und Paulus, dann die bes sondern Seiligen und zulest die Seiligen überhaupt

omnes sancti, gang wie in dem obigen Gebete ermähnt.

Die aufgestellte Vermuthung erhält durch folgende Stellen eine neue Bestätigung. In dem Ordo Missae der Mailändischen Kirche, welche auf Vesehl des h. Karolus 1560 gedruckt worden, heißt es: Suscipe s. Trinitas — et in honorem omnium sanctorum qui tibi placuerunt ab initio mundi, et corum quorum hodie sestivitas celebratur, et quorum hic nomina et reliquia habentur ut illis sit ad honorem etc. \*). Diese Stelle

<sup>\*)</sup> S. Martene de antiquis ritibus ecclesiae. Tom. I. p. 474. Rotomagi 1700.

tommt in bem Ordo missae, welchen Matthias Flacius Illys rifus herausgegeben mit denselben Worten vor \*). Gbenfo in bem alten Cotex tes Klosters St. Denys, welche um die Zeit Karls des Großen geschrieben worden, und überhaupt in fast allen alten Ordinibus Missae, welche von Martene a. a. D. mitgetheilt worden sind. Hiernach ift es nicht zweiselhaft, an wen man unter bem istorum zu beuten habe.

In tem Gebete Te igitur, mit welchem ter Ranon beginnt, heißt es: Supplices rogamus ac petimus uti accepta habens et benedicus haec dona, haec munera, haec sancta sacrificia illibata, in primis quae tibi offerimus pro Ecclesia tua sancta Catholica. Worauf foll tas in primis fich begieben? Bas foll es beteuten? Dercfer überfest: Bir bringen fie (biefe Baben) vorzüglich tar für beine beilige, allgemeine Rirche? Gben fo überfett Ridel; Blum überfett "befonders." Brand hat Diefes Bort gar nicht überfett, und Beith gibt es burch : querft. Ber bat nun Recht? Bir glaus ben der Lettere. Radtem ber Priefter ju Gott gebetet, er moge bas Opfer genehm halten und fegnen : gibt er an, fur wen taffelbe dargebracht werben foll; namlich juvorberft, jus erft, vor Allem für die tatholische Rirche, dann aber für tiejenige, für welche er inebefontere beten will, und für alle bei dem Opfer Gegenwärtigen. Die Bedeutung Diefes Wortes tritt noch bestimmter hervor, wenn man fich taran erinnert, tag in ten altern Zeiten an Diefer Stelle tes Ranous noch tes Papftes und Des Ordinarius, ter Patriarchen, juweilen ter Erzbischofe, Chorbischofe, ber Eripriefter, ter Archibiatonen, bann ter Raifer und Ronige, bann ber Wohlthater ter Rirde, ter Opfernten jum Theil namentliche Ermahnung gefchah \*\*). In gleichem Ginne kommt bas in primis gleich in bem folgenden Bebete: Infra actionem vor. Communicantes et memoriam venerantes inprimis gloriosae semper virginis Mariae — sed et beatorum apostolorum ac Martyrum tuorum Petri et Pauli. Sier hat Derefer das inprimis riche tig burch erftens, Beith und Ridel burch juvorderft, Brand hat es gar nicht und Blum ungenau durch vor. güglich überfegt.

<sup>\*)</sup> Dafelbft G. 503.

<sup>\*\*)</sup> G. Martene I. c. p 400.

In dem Ranon lefen wir nach ter Konfefration folgente Etelle:

Per quem hace omnia, Domine, semper bona creas (signat ter super Hostiam et Calicem simul, dicens) saucti + ficas, vivi + ficas, hene + dicis, et praestas nobis.

Es fallt bald auf, daß diese Stelle nicht febr leicht ju verfteben ift. Das zeigt fich auch in ben Heberfegungen. Der

Bifchof Brand j. B. überfett:

Durch Ibn ichaffeft und erhaltft Du Alles , mas gut ift, und beiligeft und belebeft und fegneft und ichenfeft es uns!

Derefer und Emanuel Beith: "burch welchen Du, o Berr, all tieg Gute immer ichaffeft, beiligft, lebentig machft, feaneft, und une ertheilft." 3. Abam Ridel: "burch welchen Du, o Berr, alle Diefe Baben und Buter ichaffeft, beis

ligft, fegneft und uns darreicheft."

Es ift nicht schwer, einzusehen, tag alle tiefe Uebersehun= gen nicht fo beschaffen find, bag man nicht Manches vom gram. matischen und biftorischen Stantpunkte aus, bagegen einwenten tonnte. Die lleberfetung Brant's gibt einen gang andern Ges Danten, ale Die Worte enthalten, und an mas fur " utes" foll man in der lieberfetung von Dere fer tenten? Um genaues ften ift noch die Uebersetzung von Rickel, wiewohl auch fie nicht genügt. Denn was berechtigt ibn, bas Wort bona im substantivischen Sinne zu nehmen? Uns scheint folgende Erflarung richtiger ju fein.

Es ift ben Freunten ber Liturgie befannt, tag außer Brod und Wein auch Früchte verschiedener Art, insbesondere Erftlinge, in ten älteften Zeiten geopfert murben. Bei Durandus lefen wir gu unserer Stelle Die Worte: Hoc autem loco benedicuntur uvae prout dicetur in VII. parte sub V. feria coenae Domini, ubi agitur de diurno officio. In canone Apostolorum in Burcardo lib. V. cap. offert. ita legitur. "Offerri non liceat ad altare, scilicet ad benedicendum praeter novas spicas et uvas et oleum, et fabas et thymiama ad incensum tempore quo sancta oblatio celebratur \*). " 11nd Schmid Schreibt in seiner Liturgit "Sonft ift noch bemerfenswerth, daß ehemals vor bem "Per quem haec omnia", oft auch Segnungen über gewöhnliches Brod, Relbfruchte u. f. w. gesprochen wurden, fo, daß bas Per quem omnia jugleich von

<sup>\*)</sup> Durandus lib. IV. de XI. parte canonis p. 184.

ten gesegneten Gegenftanden verftanden murte." Sierauf geben bie Worte haec omnia, Alles, mas auf tem Altare bargebracht worden. Alles, mas ba geopfert worten, ift von Bott burch Jesum Chriftum geschaffen worden. Aber wie ift es ge-Ift Alles von Ratur bofe, ober ift es gut? Der Gnofficienme, fo alt ale bas Chriftenthum, lebrte, Die fichtbare Schöpfung fei bas Wert ber Machte ter Finfterniß, fie fei aus ber Materic, ter Dan, tem Pringipe bes Bofen, gebilbet morben. Daber Die Borichriften ber Enthaltiamfeit vom Rleifche. vom Beine, von ter Che, weil alles Materielle unrein, bofe Diefe Unficht murbe inebefontere von ben Manichaern fcbarf ausaebildet. Diefen bem Bolte febr gefährlichen Brrthumern gegenüber, lebrte die Rirche ibre Glaubigen : "Alles fei von ber gottlichen Beisheit geschaffen und bestimmt, jum Dienfte tes Allerhöchsten angewentet ju werten. Gie betiente fich von ten früheften Beiten ber bestimmter Gebetsformeln, um ben Segen Des himmels über Alles berabzufleben, mas zur Berehrung Got. tes ober für das Wohl des Menschen bestimmt mar. Beziehung fagt Lingard \*), war bas Berfahren ter Rrche, eine genaue Nachahmung tes Befehles, ten Gott tem Gefet. geber gegeben batte, und der burch die Lehre tes Apoftels: Dag Alles, was Gott geschaffen hat, gut und nicht verwerflich fei, mas mit Dantfagung genoffen werde" \*\*), bestätigt murte. Der Apostel Paulus ftraft an ter angeführten Stellen Diejenigen : "Die mit Scheinheiligkeit Lugen reden, gebrandmarft in ihrem eigenen Gemiffen, Die verbieten ju beirathen und Speisen ju genießen, welche Gott ges Schaffen bat, baß fie mit Dantfagung genoffen werben." Quia omnis creatura bona est, et nihil reiiciendum quod cum gratiarum actione percipitur v. 4. Es ift biernach von felbft einleuchtend, in welchem Sinne wir die Stelle des Ras nons nehmen. Sie ift bemnach nichts als eine Wiederholung Der lehre Des Apostels Paulus. Gott erschafft burch Jesum Chriftum alle Diese Dinge gut, fie find nicht bofe, wie tie guostische Errlehre es behauptete. Es wird dreimal das Rrenge zeichen über die bezeichneten Gaben gemacht: dadurch bekennt Die Rirche ihre Lehre und tritt bem gedachten Errthume beim Bolte insbesondre traftig und anschaulich entgegen. Bon Diefer Segnung wendet fich ber Priefter ju ben fatramentalifchen Gestalten, über welche er ebenfalls bas Rreuzeszeichen macht,

<sup>\*)</sup> The antiquity of de Anglo-Saxon Church. p. 201.
\*\*) I. Zimoth. 4, 2.

aber nicht mit der Hand, sondern signat cum hostin ter a labio ad labium calicis. Es bedarf keiner Erwähnung, daß bie Kirche, um Bolksirrthumern entgegen zu treten, auch in andern Fällen solche Gegensähe in ihre Gebete und h. Hand-lungen aufgenommen hat.

# Meber den Antrag des Raifers Tiberius, Christum unter die Bahl der Götter aufnehmen ju lassen.

Tertullian erzählt in seinem Apologetikus Kap. 5. und 21. Der Raifer Tiberius habe Chriftum unter Die Babl der Gotter wollen aufnehmen laffen und habe deshalb einen Untrag an den romifchen Genat gestellt, der aber von biefem verworfen worden fei. Diese Angabe, welche lange als mahr ge= glaubt worten ift, ift fpater in Zweifel gezogen worten. ter Rezenfion bes Weffenbergichen Wertes: Die großen Rir: denversammlungen des 15ten und 16. Sahrhun= Derte G. Tübinger Quartalfchrift Jahrgang 1841. 4. Deft, schreibt berr befele: "Tertullians Radricht selbst balt bie Artit teineswegs aus, und ift zuerft von Tanaquill Faber von Saumur angegriffen, julest nabebin allgemein aufgege-Gin Blid in ein neueres Rirchengeschichtes ben worden. wert, 3. B. Giefeler I, 78. Not. c. Meander R. G. S. 89. hatte ben Herrn Berfaffer hievon in Kenntniß segen muffen."

Also das Zeugniß Tertullians hält die Kritik keineswegs Aber welche Rritit? Die Prufung berjenigen Rritit, Die fich durch ihre willfurlichen Unternehmungen in bofen Ruf gebracht, halt die gedacht Ungabe allerdings nicht aus. Aber Die Prufung einer besonnenen Kritit, welche nicht blos auf das wider, sondern auch auf bas für hört, benten wir, würde Die Angabe Des Tertullian bestehen, minteftens wird es einer besonnenen Rritit nicht gelingen, Die Angabe als falich ju erweifen. Berr Befele meint, Die Rachricht Tertullians fei zulett nabebin allgemein aufgegeben worden. irrt er. Der Verfaffer der Beleuchtung der Sefeleichen Regenfion in ben freimutbigen Blattern bat bereits barauf bingewiesen, daß Boffuet in feinen Discours sur l'histoire universelle, daß Gr. von Chateaubriand in seinen Etudes ou Discours Historiques, die Nachricht Des Tertullian für gegrundet ansehen. Gleicher Ansicht war auch Friedrich von

Schlegel. Er sagt, "tie Angate tes Tertulian bleibe ein bes stimmtes historisches Zeugniß über eine positive Thatsache, und so lange sich diese erklären lasse, beweise es eine salsche Kristik oder vielmehr gar keine, überall nur immer Erdichtungen und untergeschobene Schristen voraussehen zu wollen" \*). Im Jahre 1834. ist nachstehende Commentatio zur Vertheidigung der Wahrheit dieser Nachricht unter dem Titel: De Tiberii Christum in Deorum numerum referendi consilio. Scripsit I. W. I. Braun, Bonnae apud Habichtium 1834 erschienen, In den Institutionibus hist. eccles. von Delsignore, welche der gegenwärtige Prosessor der Kirchengeschichte an der Universität zu Rom, Hr. Tizzani, im I. 1837. herausgegeben, wird in gleichem Sinne über zene Nachricht geurtheilt. In dem selben Jahre hat der Cardinal Giustiniani in Rom eine eigene Abhandlung zu gleichem Zwede bekannt gemacht.

Sa, felbft von protestantischen Kirchenhistoritern ter allers neueften Beit, finden wir die Nachricht bes Tertullian vertheis bigt. Guerite meint, tiefelbe laffe fich nur mit Billtur als

bloße ungegründete Boltsfage auffaffen \*\*).

### Episcopus iudaeorum.

Vor mehren Jahren hat ein Rheinischer Archivar eine Trier'sche Urtunde herausgegeben, in welcher ein episcopus iudaeorum vortommt. Ein episcopus iudaeorum, ein Vissch of der Juden! Wer hat von einem solchen gehört? Andere haben die Urkunde selbst angesehen und haben geglaubt, der Archivar habe nicht recht gelesen. In der Urkunde soll nämlich ops stehen, und tieses soll nicht opiscopus, sondern corpus iudaeorum heißen. Indessen wäre dieses nicht die einzige Stelle, in welcher von einem episcopus iudaeorum die Rede, und Trier wäre nicht die einzige Stadt, welche einen episcopus iudaeorum gehabt hätte. Auch Köln hat einen solschen gehabt. Wir berusen und beschalb auf den bekannten Cissterzienser-Wönch, Cäfarius von Heisterbach (am Siebengebirge), welcher um das Jahr 1222. seine libri XII. illustrium miraculorum et historiarum memorabilium ge-

<sup>\*)</sup> Philosophie der Geschichte 1. Bd. & 332.

<sup>\*\*)</sup> Sandbuch ber allg. Rirchengeschichte G. 61 (Erfte Auflage).

schrieben hat. Man könnte dieses Buch des Casarius eine Moral in Beispielen nennen und in einem Theite de mortibus iustorum et peccatorum überschreiben. Daß die Tugendhaften belobnt, die Sünder aber, insbesondere nach diesem Leben, beskraft werden, zeigt er durch allerlei Unglide, durch Visionen in einer so anschaulichen und furchtbaren Beise, daß seine Erzählungen auf die gläubigen Gemütber seiner Zeit einen tiesen Eindruck machen mußten. Hätte Casarius nicht vor Dante gelebt: so könnte man vermutben, er habe einzelne Züge der Strase aus der Divina Comedia entlehnt. Bie Dante, so kennt auch der fromme Casarius kein Ansehen der Person; Kaisern, Königen, Fürsten und Grafen, allen Geistlichen ohne Unterschied, Mönchen und Konnen, verkündet er die Strasen, die ihrer warten.

3m 11. Buche (43. Rap.) banbelt er von bem Beize und ergablt, an der Munfterfirche ju Bonn fei ein febr geiziger Ranonitus gemefen. Gin anderer Ranonifus zu St. Andreas in Roln batte eine Biffon, in welcher ber Teufel, in Der Gestalt eines Dobren, dem Bonner Kanonitus jufabe, wie er das Beld (des Stife tes) jablte, und wie ber Teufel in lautes Belacher ausbrach, wenn der Ranonitus foldes Diebifcher Beife in feine Zafche ftedte. Es ftellte fich heraus, das der Bonner Kanonikus in dem Augenblicke geftorben war, in welchem ber Rolner Diefe Bifton gehabt batte. Der Rolner Ranonitus, Godfried, mar aber ebenfalls geizig, und fo geis gig, daß die Bifion, die er gehabt hatte, ibn von feinem Lafter nicht hatte abbringen tonnen. Ginft veranstaltete er ein großes Baftmabl - mit fremdem Gelde - ebe er aber einen Biffen genommen hatte, wurde er vom Schlage gerührt und farb ohne allen geiftlichen Troft. Nach feinem Tobe hatte ein Beiftlicher aus Roln folgende Vifion: er fab den Kanonitus vor der Munge zu Koln auf einem Umbog liegen. Satob, ein Jude, ja ber Bifch of der Juden, mit dem er vertraut gewesen, fand mit einem Sammer vor dem Umbog und fchlug den Ranonitus fo platt, - fo platt wie ein Fuufgroschenftud!

Vidit eum Coloniae ante monetam incudi impositum, quem lacobus ludaeus, imo Iudaeorum episcopus, cui fuerat familiaris, malleo extendit usque ad denarii tenuitatem. Her ist der episcopus ludaeorum! Wollte man auch hier statt episcopus, corpus lesen, so wurde das Bild dadurch ges winnen, indem dann die gesammte Judenschaft von Köln den Kanonisus die zur Dicke eines Fünfgroschenstücks plattgehämmert bätte! Aber zu dieser Annahme ist tein Grund vorhanden; sie läßt sich auch mit dem der Konstruktion des Satzes nicht wohl in Einklang bringen.

Was man sich unter bem episcopus ludaeorum zu tenten babe, ift aus dieser Stelle mit Gewisbeit nicht zu entnehmen. Vermuthlich war er ber Vorsteber ber Judenschaft oder des Judenquartiers, der Judäaria oder Juderia, wie es im Mittelalter genannt wird.

#### Die 11,000 Jungfrauen.

Serr Dr. Binterim hat in feinem Calendarium Ecclesiae Coloniense bewiefen, tag nicht 11,000, sentern 11 Jungfrauen in Köln hingerichtet worden seien. Cafarius von Beisterbach theilt einige Erzählungen mit, welche für Die Geschichte

ber 11,000 Jungfrauen nicht ohne Intereffe find.

Upollonius, Diejenige Perfon, mit melder Cafarius fich in dem genannten Werte gewöhnlich unterhalt, brudt tem Cafarius den Bunich aus, einige Vifionen über tie 11,000 Jungfrauen zu horen. Cafarius erzählt hierauf im Rap. 85 .: "Der Abt tes Ciftergienfer-Aloftere ju Rolfoteerote in Thuringen fei in einer Racht im Traume in Die St. Urfula-Rirche ju Roln verfett worten, und habe gefehen, tag außerhalb ter Rirde trei Jungfrauen, mit Ramen Thecmata, Clecmata, Chris ftancia, an einer Mauer begraben feien. Er fei bierauf nach Roln gereifet, habe ten Ort richtig aufgefunden, und habe fich an tie Abtiffin gewandt, welche ihm gestattet hatte, Die Bebeine auszugraben. Bu biefem Zwecke habe man ihn an einen gewiffen Ulricus gewiesen, ber fich damit beschäftigte, Die Bebeine tiefer b. Jungfrauen auszugraben. Cui consuctudo erat enrumdem sacrarum martyrum corpora effodere. Chrlichteit scheint nicht bie größte Tugend tiefes Ulrich gemesen ju fein, benn einen febr ichonen Ramm (pulcherrimum pecten), ben er in einem diefer Graber fand, wollte er entwenden. Gine Monne, Friderindis mit Mamen, welche gefehen, wo Ulrich benfelben bingelegt, eignete fich benfelben widerrechtlich ju, oter wie Cafarius fagt, furata est. Der Ramm wurde wieter jurud gebracht, und mit ten Gebeinen nach tem Alofter Role fosrote gebracht.

Durch einen andern Traum entdedte bie Abtiffin Gufes mia zwei h. Jungfrauen, Die nach Beifterbach gebracht wurs ten. Gie waren in bem Rlofter zu Roln felbft unter einer

Mauer begraben.

Apollonins fragt nun, cb es den h. Jungfrauen nicht

unangenehm sei, daß ibre Gebeine in so verschletene Segenden vertheilt würden, und bald nachber meint er, da die Gebeine der 11,000 Jungfrauen auch in Straßen und Gärten von Röln gefunden würden, so könne es kaum anders geschehen, daß nicht oft fremde Gebeine mit den ihrigen vermischt würden. Cum in stratis et hortis civitatis Coloniae, beatarum virginum undecim millium passim ossa reperiantur, videtur mihi vix sieri posse quin suepe aliena eis ossa admisceantur. Auf diese kritische Frage erwiedert Cäsarius: ein Mönch de veteri monte (Altenberg?), wo mehr als tausend Leiber dieser dieser dieser dieser dieser Retigien Reliquien unter sich tuldeten. Retulit mihi monachus quidam de veteri Monte in quo amplius quam mille dieuntur esse corpora, quod nullas falsas inter se esse patiantur reliquias.

Jum Beweise führt Casarine an: Tempore quodam, cum plurima illic allata suissent corpora monachi lavarunt illa, cumque eadem posuissent super sedes capituli, pannis mundis substratis, ut siccarentur, soetor intolerabilis quasi ex eis exhalans omnium nares infecit. Der Abt betete: et vix verba compleverat et ecce os grande equinum, cunctis videntibus, de medio reliquiarum exsiliens extra capitulum quasi turbine pulsum, proiectum est, cum quo omnis soe-

tor extractus est advenitque odor suavissimus.

### Der h. Christophorus.

Weewegen wird ber h. Chriftoph von ten Malern und Bildhauern in foloffaler Geftalt bargeftellt?

lleber tie frühern Lebensverhaltnisse tieses Beiligen ift wenig befannt und selbst seine Maripratten weichen von einauter wesentlich ab \*). Die Verehrung tesselben ist intessen sebr ausgebreitet. Sowohl von ter orientalischen als von ter abentläntischen Kirche wird sein Fest begangen. Die Kunst mußte taturch aufgefordert werden, den heiligen Christoph auch bildich taraustellen. Es war aber natürlich, daß diese sich, da über tie Lebensverhältnisse wenig befannt war, sich an den Namen hielt. Christophores heißt nämlich Christusträger. Nach Butler glaubt man auch, ter Name Shriftophoros sein nicht der eigentliche Name des Heiligen gewesen, sondern er habe sich

<sup>\*)</sup> G. Butter Leben ber Beiligen von Raf u. Beis. 1. Bb. G. 46.

denselben, nach dem Beispiele tes h. Sgnatius, Bischofes von Antiochien, beigelegt, um dadurch seine große Liebe zu Chriftus zu bezeichnen. Er beruft sich auf Vida, Hym. 261. tom. 11. p. 150. Hier fiehen die Berle:

Christophore, infixum quod eam usque in corde gerebas Pictores Christum dant tibi ferre humeris.

Beil du, o Christoph, Christum flets tief im Berzen getragen Bilden tie Künftler tich, wie du auf ben Schultern ihn trägst.

Der h. Ignatius nennt fich nämlich in feinen Briefen, in benen bas glubentfte Berlangen nach Bereinigung mit unferm Berrn fich ausspricht, 'Iyvatiog, o xui Geogogog, Sanatius auch Theophorus genannt. Rach der Stellung des Ace centes andert fich Die Bedeutung Diefes Bortes. Georgogog beißt: der Gott trägt, und Ocopogog ber von Gott getragen wird. Die lettere Bedeutung des Wortes bat nach Stolberge Vermuthung \*) ju ter ungegrunteten Ergabe lung Verantaffung gegeben : Ignatius fei basjenige Rind, meldes ter Beiland ten Jungern als Mufter ter Ginfalt gezeigt habe. Matth. 18, 1-6. Mart. 9, 35. In ten Martyreredtten tes b. Ignatius fragt Trajanus: και τίς έστιν Θεόφορος; und Nanatius antwortet: Xoiorov exwv ev oregvoig. "Der Chriftum im Bergen tragt" \*\*). Baren bie Lebensverhaltniffe Des b Sanatius weniger befannt gewesen, so batte fich Die Dia= lerei und Etulptur eben fo leicht an ten Beinamen tes b. Ignatius halten tonnen, wie fie fich bei tem h. Chriftoph an teffen Bunamen gehalten bat. Auffallend ift es übrigens, tag fich nirgents, ober doch nur felten, Gemalte aus tem Leben Diefes großen Bifchofes von Untiochien finden. Bon bem b. Christoph hingegen haben die größten Maler solche geliefert : A. Durer, Baffano, G. Reni, Rubens, Dominis dino, Titian, hemmelint u. A.

Aber warum wird tenn nun der h. Christoph in tolossaler Große targestellt? Muratori ergahlt in seiner oft ins Deutsche übersetten Abhandlung von ber achten Ginzrichtung ber driftlichen Andacht, tas Bolt habe

<sup>\*)</sup> Geschichte ber Religion Jesu 7. Ih G. 417.

<sup>\*\*\*)</sup> Le sette Lettere Gennine di S. Ignazio volgarizzate e corredate di note critiche e filologiche dall' Abbate A. L. Graziani. Roma 1833, p. 159.

THE AND AND THE SECRET SECTION The man the Copy of the Print It is the first THE RESIDENCE OF THE RESIDENCE OF THE PARTY "प्राणं प्राणं अति अतः "प्राणं क्षारतिस्थितः विकास अति । विकास The state of the s of action of the interpretation with the THE AND STREET THE AND COLUMN THE STREET, AND STREET THE STREET, AND STREET, A - - S ista danganing miner menting at the a man deiter er intigereit it it till en letter i I II in Internet i III in Internet The same of the start tent that there were the same of Ber Serie Serious muerter in the contract. The same of the sa and the first our increases from E the Description of the state of the ----of or stokens give Marking portests. The Theoretical Lines. To someth with its offer the transfer to the t THE SEASON OF MATERIAL CHES THE THE SEASON OF THE SEASON O = -4 wordhalten Land divide is seens with the 30 m so 3 when, say of sadding the till the

64 4 side frent, ich minetenter untete mit getten Saaren Merre Bretter un einen unter France un ben The said of market, his said for the transfer where the de patentes thee, se the Berefatter, & un. sem & then with my with sire is serious me serious by the horses for some Birthing and were to all the A A PART TO SUSTINE THE STATE OF THE RULE OF THE STATE OF our Wills in Williams Beeles, meides Dees no Boys to Anthony, 3/16 or the lie Lucagemben institute, it less MAIN M MAS the Principus exciamationis genelle in In glante Much, bas liegenigen Bretiger, melde lamme in Ene-Minne Hear bes seeingen, wenn he fich murchen, come grante Theil there infarer in ber Unadramten und einen grufen Theil Idiolens finden merten." Unter ter Mocattophe mentide men betonntlich im engern Cinne bie Anrete Memejemter ober Wolet Wegenftante, Um nun ju feben, wann bie Speinende in feet Elelle fet, muffen mir querft fragen, weber es trume, 7 if mit lebiefe ober abmefente Wegenfante unt Pericuen anreten?

3m Buftande bes Affettes ift Die Aufmertfamteit bes Menfchen gang einseitig beschäftigt. Gie ift unwandelbar feft auf Die Borftellung gerichtet, welche Objeft bes Affettes ift. Die Ginbildungsfraft ift in ber größten Thatigfeit, alle verbundenen und gleichartigen Borftellungen berbei ju führen. Die fich alle um jene . wie um ihren Mittelpuntt , berumdreben. Sierbei fühlt der Menfch einen heftigen Drang , fein Gefühl auszufcutten, und weil er, megen ber burchaus einseitigen Richtung feiner Aufmertfamteit und ber heftig aufgebrachten Phantafie nicht bemerkt, baf die Begenftande, welche ibn umgeben, leblos find; fo fcuttet er gegen fie fein Berg aus, gleichsam als ob fie Leben und Empfindung batten: Go lange fein Bewußtfein ibn verlaffen bat, oder fo lange, wie man fagt, er vor Affett auffer fich ift, wird er bas Gegentheil nicht mabrnehmen. Gben so redet er auch abwesende Personen an, als wären sie gegen. wartig. Er bemerft nicht, daß fie nicht gegenwartig find, weil Das Befühl feine Aufmertfamteit von allem Andern abforbirt hat. Die Phantafie aber arbeitet fo lebhaft, daß er wirtlich glaubt, die entfernten Berfonen vor fich ju haben und fie anredet.

hieraus ergibt fich, wann der Redner die Apostrophe fchidlich gebrauchen tonne. Dann nämlich, wenn ber Buborer in eine dazu paffende Stimmung verfett ift. Ift diefe Stimmung nicht vorhanden, so ift die Apostrophe unnatürlich, und fällt leicht ins Lächerliche. Wann aber ift biefe Stimmung vorbanden ? Belche ift Diese Stimmung? Sie tann teine andere fein als diejenige, worin der Zubörer fich felbst folcher Apos ftrophen bedienen wurte, namlich wenn man febr fart ben Uffett eines Andern mitfühlt, wenn man alfo felbft in ten Affett verfest ift. Der Redner muß alfo das Mitgefühl feiner Bubos rer fo fart erweden, daß fie felbft in den Affett tommen, worin er fich der Apostrophe bedient. Geschieht bies nicht, fo bleibt fie ohne Wirtung. Es ift daber Unrecht, wenn der Reds ner da, wo er felbft bei taltem Blute und wo die Buborer noch gang der ruhigen Bernunft folgen, mit einmal die Steine ober ben Tempel ober weit entfernte Menfchen anreden wollte! -Bleiches gilt von bem Epiphonem. Es ift bei Gemuthebemes gungen, inebefondere bei heftigen, gang natürlich. Es ift aber unnatürlich, wenn ber Redner fich beffelben bedient, ebe er das Gefühlsvermogen feiner Buborer in Bewegung gefest, und wird lacherlich, wenn diese Ausrufungen boren, ohne ju wiffen warum.

Munda cor meum ac tabin mea seien für sich als V. zu nehmen, so, bag bas Gebet selbst mit den Worten Omnipotens Deus anfange. Geschieht bieses, so ist die Einfachheit und Richtigkeit ber Konstruktion ba. Nach bieser Interpunttion hat auch der Bischof Sakob Brand in seinem Gebets buche übersett. Andere Uebersetzer haben keinen Anstog an dies ser Etelle gefunden.

• , •

Bei dem Offerterium spricht der Priester nachstehendes Gebet:
Suscipe sancta Trinitas, hanc oblationem, quam tibi offerimus ob memoriam passionis, resurrectionis et ascensionis Iesu Christi domini nostri et in honorem beatae Mariae semper Virginis et beati loannis Baptistae et sanctorum apostolorum Petri et Pauli et istorum et omnium sanctorum, ut illis proficiat ad honorem, nobis autem ad salutem, et illi pro nobis intercedere dignentur in coelis, quorum memoriam agimus in terris.

Was soll das istorum in diesem Gebete bedeuten? Un wen soll man dabei deuten? Man könnte vermuthen, daß urs sprünglich in dem Manuscripte nach dem Worte istorum etwa ein NN. oder ein Gedankenstrich gestanden habe, Zeichen, die man in den gedruckten Exemplaren ausgelassen habe. Demnach bes zöge sich das istorum etwa auf den Pation der Kirche oder auf andere Heilige, deren der Priester besonders erwähnen wolle.

Folgende Oratio tient tas Gefagte ju bestätigen.

A cunctis nos quaesumus, Domine, mentis et corporis defende periculis, et intercedente beata et gloriosa semper virgine Dei Genitrice Maria, cum beatis Apostolis tuis Petro et Paulo atque beato N. et omnibus Sanctis salutem nobis tribue etc.

Dier werden tie Apostel Petrus und Paulus, dann die befondern Beiligen und zulest tie Beiligen überhaupt omnes sancti, gang wie in dem obigen Gebete erwähnt.

Die aufgestellte Vermuthung erhält durch folgende Stellen eine neue Bestätigung. In dem Ordo Missac der Mailandischen Kirche, welche auf Vesehl des h. Karolus 1560 gedruckt worden, heißt es: Suscipe s. Trinitas — et in honorem omnium sanctorum qui tibi placuerunt ab initio mundi, et eorum quorum hodie sestivitas celebratur, et quorum hic nomina et reliquia babentur ut illis sit ad honorem etc. \*). Diese Stelle

<sup>\*) ©.</sup> Martene de antiquis ritibus ecclesiae. Tom. I. p. 474. Rotomagi 1700.

tommt in bem Ordo missae, welchen Matthias Flacius Illyrifus berausgegeben mit benselben Borten vor \*). Gbenso in
tem alten Cotex tes Alosters St. Denns, welche um die Zeit
Karls tes Großen geschrieben worten, und überhaupt in fast
allen alten Ordinibus Missae, welche von Martene a. a. D.
mitgetheilt worden sind. Hiernach ift es nicht zweischaft, an
wen man unter bem istorum zu benten habe.

• \_ •

In tem Bebete Te igitur, mit welchem ter Ranon beginnt, heißt es: Supplices rogamus ac petimus uti accepta habens et benedicus haec dona, haec munera, haec sancia sacrificia illibata, in primis quae tibi offerimus pro Ecclesia tua sancta Catholica. Worauf foll tas in primis fich begieben? Bas foll es bedeuten? Dercfer überfest: Bir bringen fie (Diefe Baben) vorzüglich bar für beine beilige, allgemeine Rirche? Gben fo überfett Ridel; Blum überfett "befonders." Brand hat diefes Bort gar nicht überfett, und Beith gibt es burch : querft. Wer bat nun Recht? Wir glaus ben ber lettere. Nachtem ber Priefter ju Gott gebetet, et moge bas Opfer genehm halten und feguen : gibt er an, für wen taffelbe dargebracht werden foll; nämlich juvorderft, jus erft, vor Allem für die tatholische Rirche, dann aber für tiejenige, für welche er inebefontere beten will, und für alle bei bem Dyfer Gegenwärtigen. Die Bedeutung Diefes Wortes tritt noch bestimmter bervor, wenn man fich taran erinnert, taß in ten altern Zeiten an Diefer Stelle tes Ranous noch tes Papftes und des Ordinarius, ter Patriarchen, zuweilen ter Erzbischofe, Chorbischöfe, ber Eripriefter, ter Archidiatonen, bann ter Raifer und Ronige, bann ber Wohlthater ter Rirde, ter Opfernten jum Theil namentliche Erwähnung gefcah \*\*). In gleichem Ginne tommt bas in primis gleich in tem folgenden Gebete: Infra actionem vor. Communicantes et memoriam venerantes inprimis gloriosae semper virginis Mariae - sed et beatorum apostolorum ac Martyrum tuorum Petri et Pauli. Sier hat Derefer bas inprimis riche tig durch erftens, Beith und Rickel durch juvorderft, Brand hat es gar nicht und Blum ungenau durch vor. güglich überfett.

<sup>\*)</sup> Dafelbft G. 503.

<sup>\*\*)</sup> G. Martene l. c. p 400.

Munda cor meum ac labin mea seien für sich als V. 3u nehmen, so, daß das Gebet selbst mit den Worten Omnipotens Deus anfange. Geschieht tieses, so ist die Einfachheit und Richtigkeit der Konstruktion da. Nach dieser Interpunttion hat auch der Bischof Jatob Brand in seinem Gebets buche übersett. Undere Ueberseher haben keinen Unstoß an dies ser Etelle gefunden.

• • •

Bei dem Offerterium spricht der Priester nachstehendes Gebet: Suscipe sancta Trinitas, hanc oblationem, quam tibi offerimus ob memoriam passionis, resurrectionis et ascensionis Iesu Christi domini nostri et in honorem beatae Mariae semper Virginis et beati loannis Baptistae et sanctorum apostolorum Petri et Pauli et istorum et omnium sanctorum, ut illis proficiat ad honorem, nobis autem ad salutem, et illi pro nobis intercedere dignentur in coelis, quorum memoriam agimus in terris.

Was soll das istorum in diesem Gebete bedeuten? An wen soll man dabei denken? Man könnte vermuthen, daß urs sprünglich in dem Manuscripte nach dem Worte istorum etwa ein NN. oder ein Gedankenstrich gestanden habe, Zeichen, die man in den gedruckten Exemplaren ausgelassen habe. Demnach bestöge sich das istorum etwa auf den Patron der Kirche oder auf andere heilige, deren der Priester besonders erwähnen wolle.

Folgende Oratio tient bas Gefagte zu bestätigen.

A cunctis nos quaesumus, Domine, mentis et corporis defende periculis, et intercedente beata et gloriosa semper virgine Dei Genitrice Maria, cum beatis Apostolis tuis Petro et Paulo atque beato N. et omnibus Sanctis salutem nobis tribue etc.

hier werden tie Apostel Petrus und Paulus, dann die befondern heiligen und zulest tie Beiligen überhaupt omnes sancti, gang wie in dem obigen Gebete ermahnt.

Die aufgestellte Bermuthung erhält durch folgende Stellen eine neue Bestätigung. In dem Ordo Missae der Mailändischen Kirche, welche auf Besehl des h. Karolus 1560 gedruckt worden, heißt es: Suscipe s. Trinitas — et in honorem omnium sanctorum qui tibi placuerunt ab initio mundi, et eorum quorum hodie sestivitas celebratur, et quorum hic nomina et reliquia habentur ut illis sit ad honorem etc. \*). Diese Stelle

<sup>\*)</sup> S. Martene de antiquis ritibus ecclesiae. Tom. I. p. 474. Rotomagi 1700.

tommt in dem Ordo missae, welchen Matthias Flacius Illystifus herausgegeben mit denselben Worten vor \*). Gbenfo in dem alten Cotex tes Klosters St. Denys, welche um die Zeit Karls des Großen geschrieben worden, und überhaupt in fast allen alten Ordinibus Missae, welche von Martene a. a. D. mitgetheilt worden sind. Hiernach ist es nicht zweiselhaft, an wen man unter dem istorum zu benten habe.

• , •

In tem Bebete Te igitur, mit welchem ter Ranon beginnt, heifit ce: Supplices rogamus ac petimus uti accepta habeas et benedicas haec dona, haec munera, haec sancta sacrificia illibata, in primis quae tibi offerimus pro Ecclesia tua sancta Catholica. Worauf foll tas in primis fich begieben? Bas foll es beteuten? Derefer überfest: Bir bringen fie (tiefe Baben) vorzüglich tar für beine beilige, allgemeine Rirche? Gben fo überfett Ridel; Blum überfett "befondere." Brand bat diefes Bort gar nicht überfett, und Beith gibt es burch : querft. Wer bat nun Recht? Wir glaus ben der Lettere. Rachtem der Priefter ju Gott gebetet, et moge bas Opfer genehm halten und fegnen : gibt er an, für wen taffelbe dargebracht werben foll; nämlich juvorderft, jus erft, bor Allem für die tatholische Rirche, dann aber für tiejenige, für welche er inebefontere beten will, und für alle bei bem Dyfer Gegenwärtigen. Die Bedeutung Diefes Wortes tritt noch bestimmter bervor, wenn man fich taran erinnert, tag in ten altern Zeiten an Diefer Stelle bes Ranous noch bes Papftes und Des Ordinarius, ter Patriarchen, zuweilen ter Erabischee, Chorbischofe, ber Eripriefter, ter Archidiatonen, bann ter Raifer und Ronige, bann ber Wohlthater ter Rirde, ter Opfernden jum Theil namentliche Ermabnung gefcah \*\*). In gleichem Ginne kommt bas in primis gleich in dem folgenden Bebete: Infra actionem vor. Communicantes et memoriam venerantes inprimis gloriosae semper virginis Mariae — sed et beatorum apostolorum ac Martyrum tuorum Petri et Pauli. Sier hat Derefer bas inprimis riche tig burch erftens, Beith und Rickel durch juvorberft, Brand hat es gar nicht und Blum ungenau durch vorgüglich überfett.

<sup>\*)</sup> Dafelbft G. 503.

<sup>\*\*)</sup> G. Martene l. c. p 400.

In dem Ranon lefen wir nach ter Ronfefration folgente Stelle:

Per quem hace omnia, Domine, semper bona creas (signat ter super Hostiam et Calicem simul, dicens) saucti † ficas, vivi † ficas, bene † dicis, et praestas nobis.

Es fallt bald auf, dag Diefe Stelle nicht febr leicht ju verfteben ift. Das zeigt fich auch in ben Ueberfegungen. Der Bifchof Brand z. B. überfest :

Durch Ihn schaffest und erbaltst Du Alles, was gut ift, und heiligest und belebest und segnest und schenkest es uns!

Derefer und Emanuel Beith: "burch welchen Du, o herr, all tief Gute immer schaffest, heiligft, lebentig macht, fegnest, und uns ertheilft." J. Abam Ridel: "burch welschen Du, o herr, alle biese Gaben und Guter Schaffest, heis

ligft, fegneft und uns darreicheft."

Es ist nicht schwer, einzusehen, tag alle tiese Ueberschungen nicht so beschaffen sind, tag man nicht Manches vom grams matischen und historischen Stantpunkte aus, dagegen einwenden könnte. Die Uebersehung Brant's gibt einen ganz andern Gesdanken, als die Worte enthalten, und an was für "Gutes" soll man in der Uebersehung von Dere ser denken? Um genauessten ist noch die Ueberschung von Nickel, wiewohl auch sie nicht genügt. Denn was berechtigt ihn, das Wort bona im substantivischen Sinne zu nehmen? Uns scheint solgende Erstlärung richtiger zu sein.

Es ist den Freunden der Liturgie bekannt, daß außer Brod und Wein auch Früchte verschiedener Art, insbesondere Erstlinge, in den ältesten Zeiten geopsert wurden. Bei Durandus lesen wir zu unserer Stelle die Worte: Hoc autem loco benedicuntur uvae prout dicetur in VII. parte sub V. seria coenae Domini, ubi agitur de diurno officio. In canone Apostolorum in Burcardo lib. V. cap. offert. ita legitur. "Offerri non liceat ad altare, scilicet ad benedicendum praeter novas spicas et uvas et oleum, et sabas et thymiama ad incensum tempore quo sancta oblatio celebratur ")." Und Schmid schreibt in seiner Liturgit "Sonst ist noch bemerstenswerth, daß ehemals vor dem "Per quem haec omnia", oft auch Segnungen über gewöhnliches Brod, Feldfrüchte u. s. w. gesprochen wurden, so, daß das Per quem omnia zugleich von

<sup>\*)</sup> Durandus lib. IV. de XI. parte canonis p. 184.

ten gesegneten Gegenständen verftanden murte." Sierauf acben Die Worte haec omnia, Alles, mas auf bem Altare bars gebracht worden. Alles, was ba geopfert worten, ift von Bott burch Jefum Chriftum geschaffen worden. Aber wie ift es gefchaffen ? Ift Alles von Ratur bofe , ober ift es gut? Der Gnofficismus, fo alt als bas Chriftenthum, lebrte, Die fichtbare Schöpfung fei bas Bert ber Dachte ter Finfterniß, fie fei aus ber Materic, ter Dan, tem Pringipe bes Bofen, gebildet morben. Daber Die Borfdriften ber Enthaltsamfeit vom Rleifche, vom Beine, von der Che, weil alles Materielle unrein, bofe ift. Diefe Unficht murbe insbesontere von ben Manichaern icharf ausgebildet. Diefen bem Bolte fehr gefährlichen Grrthumern gegenüber, lehrte Die Rirche ihre Glaubigen : "Alles fei von ber gottlichen Weisheit geschaffen und bestimmt, jum Dienste tes Allerhöchften angewentet zu werten. Gie betiente fich von ten früheften Beiten ber bestimmter Gebetsformeln, um ben Segen Des himmels über Alles berabzufleben, mas zur Berehrung Gots tes ober für das Bobl Des Menschen bestimmt mar. In Diefer Beziehung fagt Ling ard \*), war bas Verfahren ter Rirche, eine genaue Nachahmung tes Befehles, ten Gott tem Gefeb. geber gegeben hatte, und ber burch die Lehre tes Upoftels: Dag Miles, was Gott geschaffen hat, gut und nicht verwerflich fei, mas mit Dantfagung gen offen werde" \*\*), bestätigt murte. Der Apostel Paulus ftraft an ter angeführten Stellen Diejenigen : "Die mit Scheinheiligfeit Lugen reden, gebrandmartt in ihrem eigenen Gemiffen, Die verbieten ju beitathen und Speisen ju genießen, welche Gott ges Schaffen bat, daß fie mit Dantfagung genoffen werden." Quia omnis creatura bona est, et nihil reiiciendum quod cum gratiarum actione percipitur v. 4. Es ift biernach von selbft einleuchtend, in welchem Sinne wir die Stelle des Ras nons nehmen. Sie ift bemnach nichts als eine Wiederholung der lehre des Apostels Paulus. Gott erschafft Durch Jesum Chriftum alle diefe Dinge gut, fie find nicht bofe, wie tie quoftische Errlehre es behauptete. Es wird dreimal das Rreuge zeichen über die bezeichneten Baben gemacht: Dadurch betennt Die Rirche ihre Lehre und tritt dem gedachten Errthume beim Bolte insbesondre fraftig und anschaulich entgegen. Bon Diefer Segnung weubet fich ber Priefter zu ben fatramentalischen Gestalten, über welche er ebenfalls bas Rreuzeszeichen macht,

\*\*) 1. Innoth. 4, 2.

<sup>. \*)</sup> The antiquity of de Anglo-Saxon Church, p. 201.

aber nicht mit ber Hand, sondern signat cum hostin ter a labio ad labium calicis. Es bedarf feiner Erwähnung, daß bie Kirche, um Boltsirrthumern entgegen zu treten, auch in andern Fällen solche Gegensähe in ihre Gebete und h. Handslungen aufgenommen hat.

# Meber den Antrag des Raifers Tiberius, Christum unter die Bahl der Götter aufnehmen ju lassen.

Tertullian ergabit in feinem Apologetitus Rap. 5. und 21. Der Raifer Tiberius habe Chriftum unter Die Rabl Der Botter wollen aufnehmen laffen und habe beshalb einen Uns trag an den romifchen Genat gestellt, ber aber von biefem verworfen worden fei. Diese Angabe, welche lange als mahr ge= glaubt worten ift, ift fpater in Zweifel gezogen worten. ter Rejenfion bes Weffenbergichen Bertes: Die großen Rirdenversammlungen des 15ten und 16. Sabrbun= Derte G. Tübinger Quartalfchrift Jahrgang 1841. 4. Seft, Schreibt Berr Befele: "Tertullians Radricht felbft halt tie Rritit feineswegs aus, und ift zuerft von Zanaquill Saber von Saumur angegriffen, julett nabehin allgemein aufgege-Gin Blid in ein neueres Rirchengeschichtsben worden. wert, 3. B. Giefeler I. 78. Not. c. Reander R. G. 6. 89. hatte den herrn Berfaffer hievon in Renntniß schen muffen."

Also das Zeugniß Tertullians halt die Kritik keineswegs aus! Aber melde Rritit? Die Brufung berjenigen Rritit, bie fich durch ihre willfurlichen Unternehmungen in bofen Ruf gebracht, halt die gedacht Ungabe allerdings nicht aus. Alber die Prüfung einer besonnenen Kritit, welche nicht blos auf das wider, sondern auch auf bas für bort, benten wir, wurde die Angabe des Tertullian bestehen, mindestens wird es einer besonnenen Kritit nicht gelingen, die Angabe ale falfch ju erweifen. herr hefele meint, die nachricht Tertullians fei gulett nabebin allgemein aufgegeben worden. irrt er. Der Berfaffer der Beleuchtung der Sefeleichen Rezension in ben freimutbigen Blattern bat bereits Darauf bingewiesen, baß Boffuet in feinen Discours sur l'histoire universelle, daß fr. von Chateaubriand in seinen Etudes ou Discours Historiques, die Nachricht des Tertullian für gegrundet ansehen. Gleicher Ansicht war auch Friedrich von

Schlegel. Er fagt, "tie Angate tes Tertulian bleibe ein bes stimmtes historisches Zeugniß über eine positive Thatsache, und so lange sich diese erklären lasse, beweise es eine salsche Kristit oder vielmehr gar teine, überall nur immer Erdichtungen und untergeschobene Schristen voraussehen zu wollen" \*). Im Jahre 1834. ist nachstehende Commentatio zur Vertheidigung der Wahrheit dieser Nachricht unter dem Titel: De Tiberii Christum in Deorum numerum referendi consilio. Scripsit I. W. I. Braun, Bonnae apud Habichtium 1834 erschienen, In den Institutionibus hist. eccles. von Delsignore, welche der gegenwärtige Prosessor der Kirchengeschichte an der Universität zu Rom, Hr. Tizz ani, im I. 1837. herausgegeben, wird in gleichem Sinne über jene Nachricht geurtheilt. In demsselben Jahre hat der Cardinal Giustiniani in Rom eine eigene Abhandlung zu gleichem Zwecke bekannt gemacht.

Ja, selbft von protestantischen Rirchenhistoritern ter allers neueften Beit, finden wir die Nachricht des Tertullian vertheibigt. Guerite meint, tiefelbe laffe fich nur mit Billfur als

bloße ungegrundete Bolksfage auffaffen \*\*).

#### Episcopus iudaeorum.

Vor mehren Jahren hat ein Rheinischer Archivar eine Trier'sche Urkunte herausgegeben, in welcher ein episcopus iudaeorum vorkommt. Ein episcopus iudaeorum, ein Visschof der Juden! Wer hat von einem solchen gehört? Andere haben die Urkunde selbst angesehen und haben geglaubt, der Archivar habe nicht recht gelesen. In der Urkunde soll nämlich ops stehen, und tieses soll nicht opiscopus, sondern corpus iudaeorum heißen. Indessen wäre dieses nicht tie einzige Stelle, in welcher von einem episcopus iudaeorum tie Rede, und Trier wäre nicht die einzige Stadt, welche einen episcopus iudaeorum gehabt hätte. Auch Köln hat einen solschen gehabt. Wir berusen und teshalb auf den bekannten Cissterziensers Mönch, Cäsarius von Deisterbach (am Siesbengebirge), welcher um das Jahr 1222. seine libri XII. illustrium miraculorum et historiarum memorabilium ges

<sup>\*)</sup> Philosophie der Geschichte 1. Bd. & 332.

<sup>\*\*)</sup> Sandbuch der allg. Rirchengeschichte G. 61 (Erfte Auflage).

schrieben hat. Man könnte dieses Buch des Casarius eine Moral in Beispielen nennen und in einem Theite de mortibus iustorum et peccatorum überschreiben. Daß die Tugendhasten belobnt, die Sünder aber, insbesondere nach diesem Leben, beskraft werden, zeigt er durch allerlei Unglücke, durch Visionen in einer so anschaulichen und furchtbaren Beise, daß seine Erzählungen auf die gläubigen Gemütber seiner Zeit einen tiesen Eindruck machen mußten. Hätte Casarius nicht vor Dante gelebt: so könnte man vermuthen, er habe einzelne Züge der Strafe aus der Divina Comedia entlehnt. Wie Dante, so kennt auch der fromme Casarius tein Ansehen der Person; Kaisern, Königen, Fürsten und Srafen, allen Geistlichen ohne Unterschied, Wönchen und Konnen, verkündet er die Strafen, die ihrer warten.

Im 11. Buche (43. Rap.) handelt er von bem Beize und ergablt, an ber Munfterfirche ju Bonn fei ein febr geiziger Ranonitus gemesen. Gin anderer Ranonitus zu St. Andreas in Roln batte eine Biffon, in welcher ber Teufel, in ber Gestalt eines Dichren, bem Bonner Kanonitus jufahe, wie er bas Beld (bes Stife tes) jablte, und wie der Teufel in lautes Belacher ausbrach, wenn der Ranonitus folches Diebifcher Beife in feine Zafche ftedte. Es Rellte fich beraus, bas ber Bonner Kanonitus in bem Augenblicke geftorben war, in welchem ber Rolner Diefe Bifion gebabt batte. Der Rolner Ranonitus, Godfried, war aber ebenfalls geizig, und fo gei= gig, daß die Bifion, die er gehabt hatte, ihn von feinem lafter nicht batte abbringen tonnen. Ginft veranstaltete er ein großes Safts mabl - mit fremdem Gelde - ebe er aber einen Biffen genommen hatte, wurde er vom Schlage gerührt und farb ohne allen geift. lichen Troft. Nach feinem Tode hatte ein Seiftlicher aus Roln folgende Bifion : er fab ben Ranonitus vor der Munge gu Roln auf einem Umbog liegen. Satob, ein Jude, ja ber Bifch of ber Juben, mit bem er vertraut gewesen, fand mit einem Sammer vor dem Umbog und foling den Kanonitus fo platt, - fo platt wie ein Füufgroschenftud!

Vidit eum Coloniae ante monetam incudi impositum, quem lacobus ludaeus, imo Iudaeorum episcopus, cui fuerat familiaris, malleo extendit usque ad denarii tenuitatem. Dier ist der episcopus ludaeorum! Wollte man auch hier statt episcopus, corpus lesen, so würde das Bild dadurch ges winnen, indem dann die gesammte Judenschaft von Köln den Kanonisus die zur Dicke eines Fünfgroschenstücks plattgehämmert bätte! Aber zu dieser Annahme ist tein Grund vorhanden; sie läßt sich auch mit dem der Konstruktion des Satzes nicht wohl in Einklang bringen.

Was man sich unter dem episcopus ludacorum zu tenten babe, ift aus dieser Stelle mit Gewisheit nicht zu entnehmen. Vermuthlich war er ter Vorsteber der Judenschaft oder des Judenquartiers, der Judäaria oder Juderia, wie es im Mittelalter genannt wird.

#### Die 11,000 Jungfrauen.

herr Dr. Binterim hat in feinem Calendarium Ecclesiae Coloniense bewiefen, tag nicht 11,000, sondern 11 Jungfrauen in Köln hingerichtet worden seien. Cafarius von Seis ferbach theilt einige Erzählungen mit, welche für tie Geschichte

ber 11,000 Jungfrauen nicht ohne Intereffe find.

Apollonius, Diejenige Perfon, mit welcher Cafarius fich in bem genannten Werte gewöhnlich unterhalt, bruckt tem Cafarius ben Bunich aus, einige Bifionen über tie 11,000 Jungfrauen zu boren. Cafarins erzählt bierauf im Rap. 85.: "Der Abt tes Ciftergienfer-Aloftere ju Rolfotesrote in Thuringen fei in einer Racht im Traume in Die St. Urfula-Rirche ju Roln verfest worten, und habe gefehen, tag außerhalb ter Rirde trei Jungfrauen, mit Ramen Thecmata, Clecmata, Chris fancia, an einer Mauer begraben feien. Er fei bierauf nach Roln gereifet, habe ten Ort richtig aufgefunden, und habe fich an Die Abtissin gewandt, welche ihm gestattet batte, Die Gebeine auszugraben. Bu biefem Zwecke habe man ihn an einen ges wissen Ulricus gewiesen, ber sich bamit beschäftigte, bie Bebeine dieser h. Jungfrauen auszugraben. Cui consuctudo erat carumdem sacrarum martyrum corpora effodere. Chrlichteit scheint nicht Die größte Tugend tieses Ulrich gewesen zu sein. teun einen febr ichonen Ramm (pulcherrimum pecten), ten er in einem tiefer Graber fand, wollte er entwenden. Gine Nonne, Friderindis mit Namen, welche gesehen, wo Ulrich benfelben bingelegt, eignete fich benfelben widerrechtlich ju, ober wie Cafarius fagt, furata est. Der Ramm murbe wieter jurud gebracht, und mit ten Gebeinen nach tem Rlofter Role tosrote gebracht.

Durch einen antern Traum entredte bie Abtiffin Gufemia zwei h. Jungfrauen, Die nach Beifterbach gebracht wurs ben. Gie waren in bem Klofter zu Koln felbft unter einer

Mauer begraben.

Apollonins fragt nun, cb es den h. Jungfrauen nicht

unangenehm sei, daß ihre Gebeine in so verschiedene Gegenden vertheilt würden, und bald nachber meint er, da die Gebeine der 11,000 Jungfrauen auch in Straßen und Gärten von Keln gesunden würden, so könne es kaum anders geschehen, daß nicht oft fremde Gebeine mit den ihrigen vermischt würden. Cum in stratis et hortis civitatis Coloniae, beatarum virginum undecim millium passim ossa reperiantur, videtur mihi vix sieri posse quin suepe aliena eis ossa admisceantur. Auf diese kritische Frage erwiedert Cäsarius: ein Mönch de veteri monte (Altenberg?), wo mehr als tausend Leiber dieser dieser dieser dieser dieser dieser Retulit mihi monachus quidam de veteri Monte in quo amplius quam mille dieuntur esse corpora, quod nullas salsas inter se esse patiantur reliquias.

Bum Beweise führt Casarius an: Tempore quodam, cum plurima illic allata suissent corpora monachi lavarunt illa, cumque eadem posuissent super sedes capituli, pannis mundis substratis, ut siccarentur, foetor intolerabilis quasi ex eis exhalans omnium nares infecit. Der Abt betete: et vix verba compleverat et ecce os grande equinum, cunctis videntibus, de medio reliquiarum exsiliens extra capitulum quasi turbine pulsum, proiectum est, cum quo omnis soc-

tor extractus est advenitque odor suavissimus.

### Der h. Chriftophorus.

Weswegen wird ber h. Christoph von ten Malern und Bildhauern in foloffaler Geftalt bargeftellt?

lleber die frühern Lebensverhaltniffe tiefes heiligen ift wenig befannt und felbst seine Märtyratten weichen von einauster wesentlich ab \*). Die Verehrung tesselben ift intessen sehr ausgebreitet. Sowohl von ter orientalischen als von der abendlänzischen Kirche wird sein Fest begangen. Die Kuust mußte tatuch aufgesortert werden, ten heiligen Christoph auch bildlich tarzustellen. Es war aber natürlich, daß diese sich, da über die Lebensverhältnisse wenig befannt war, sich an den Namen bielt. Christophores heißt nämlich Christusträger. Nach Butler glaubt man auch, ter Name Christophoros sei nicht der eigentliche Name tes heiligen gewesen, sontern er habe sich

<sup>\*)</sup> G. Butler Leben ber Beiligen von Rag u. Beis. 1. Bb. G. 46.

benselben, nach dem Beispiele tes h. Ignatius, Bischofes von Antiochien, beigelegt, um badurch seine große Liebe ju Chriftus zu bezeichnen. Er beruft sich auf Vida, Hym. 261. tom. II. p. 150. Hier stehen die Berse:

Christophore, infixum quod eum usque in corde gerebas Pictores Christum dant tibi ferre humeris.

Beil du, o Chriftoph, Chriftum flets tief im Bergen getragen Bilben tie Kunftler tich, wie du auf den Schultern ihn tragft.

Der h. Ignatius nennt fich nämlich in feinen Briefen, in tes nen bas glubentfte Berlangen nach Bereinigung mit unferm Herrn fich ausspricht, Tyvatios, o xui Geogogos, Ignatius auch Theophorus genannt. Rach ber Stellung Des Alcs centes andert fich die Bedeutung diefes Wortes. Geopogna beißt: Der Gott trägt, und Oecooog ber von Gott getragen wird. Die lettere Bedeutung Des Wortes bat nach Stolberge Bermuthung \*) ju ter ungegrunteten Ergab. lung Berantaffung gegeben : Sanatius fei Dasjenige Rind, mels ches ter Beiland ten Jungern als Mufter ter Ginfalt gezeigt habe. Matth. 18, 1-6. Mart. 9, 35. In den Martyrer: Aften tes h. Ignatius fragt Trajanus: καί τίς έστιν Θεόφορος; und Ignatius antwortet: Xolotov exwv ev otegvolg. Chriftum im Bergen tragt" \*\*). Baren bie Lebensverhaltniffe Des b Ignatius weniger befannt gewesen, so batte fich Die Dialerei und Efulptur eben fo leicht an ten Beinamen tes b. Ignatius halten konnen, wie sie sich bei tem h. Christoph an teffen Bunamen gehalten hat. Auffallend ift es übrigens, tag fich nirgents, ober doch nur felten, Gemalte aus tem leben Dieses großen Bischofes von Antiochien finden. Bon bem b. Christoph hingegen haben die größten Maler solche geliefert : M. Durer, Baffano, G. Rent, Rubens, Dominis dino, Titian, hemmelint u. A.

Aber warum wird tenn nun der h. Chriftoph in foloffaler Große targestellt? Muratori ergahlt in seiner oft ins Deutsche übersetten Abhandlung von ber achten Ginzrichtung ber driftlichen Andacht, bas Bolt habe

<sup>\*)</sup> Geschichte der Religion Jesu 7. Ih G. 417.

<sup>\*\*)</sup> Le sette Lettere Gennine di S. Ignazio volgarizzate e corredate di note critiche e filologiche dall' Abbate A. L. Graziani. Roma 1833, p. 159.

ebetem geglaubt, mer tas Bild tes beiligen Shriftoph aufebe, werte an temfelben Tage feines bofen Totes flerben. Daber fei tiefes Difticon :

Christophori sancti speciem quicunque tuetur lata namque die non morte mala morietur.

Bei Butler wird in der Rote 2. a. a. D. erzählt, die Statue tes b. Christoph habe mit terselben Inschrift, in tem Chore tes Kollegiatstiftes tes alten St. Peter zu Straßburg gestanden nur mit tem Unterschiede, baß taselbst statt non morte mala morietur — nullo languore gravetur, zu lesen war. Musratori führt auch folgenden Bers an:

Christophorum videas: postea tutus eas.

und fügt bingu, Diejenigen, welche ihren Rirchen großen Bulauf gewünscht, hatten über tem Gingange beffelben ten b. Chris ftoph in riesenmäßiger Gestält abmalen laffen. Wenn es feine Richtigkeit hat, was Butler angibt, die Gläubigen hätten öfters in Peftzeiten ihre Zuflucht zu tem b. Chriftoph genommen: fo begreift man noch leichter, wie man baju tam, bas Bild beffelben fo toloffal targuftellen, nämlich um es von Beitem feben gu können. In dem Münfter ju Strafburg, wo das Bild bes Heiligen in Riesengröße in einem Fenster abgemalt war, befand fich bis jum Sahre 1531. feine Statue, welche 36. Fuß boch war! \* . Die Statue tes b. Chriftoph im Dome zu Roln, ift biergegen febr flein ju nennen; fle bat nur 10. Fuß Sobe. Mus dem chen angeführten Glauben tes Bolles begreift man auch, wie man tagn gefommen, Die Bilder unseres Bei= ligen, wie g. B. im Dome ju Roln , im Dome ju Munfter, und überhaupt in ten mittelalterlichen Rirchen, bei ten Gin. gangen aufzustellen. Berr De Doct \*\*), welcher Die Thatfache ebenfalls bezeugt, beruft fich, um diefelbe ju beuten, "auf eine Uebertragung, welcher gemäß man biermit bezwecht habe, Die Gläubigen gleich beim Eintritte in das Gotteshaus burch tie Symbolit eines Chriftustragers an die driftliche Pflicht ju mahnen, fich der Gruntfage bes Beilandes nie zu entau-Bern." Man fieht aber leicht ein, daß diese Deutung zu weit bergeholt, und ju febr gegen tie Grundfate tes Combolifirens verftößt, als bag man fie als die richtige annehmen konnte. Was tas Vild felbst betrifft, in welchem Christoph durch einen

<sup>\*)</sup> Butler a. a. D.

<sup>\*\*)</sup> Der Dom ju Koln von M. T. De Roel. Koln 1834. S 122.

Fluß ober bas Meer hindurchschreitet, Chriftum auf den Schultern tragend, so gibt Butler eine ansprechende Deutung. Alles, sagt er, ist in dieser Darstellung allegorisch. Sie bedeutet das Meer der Trübsale, über welches alle Gläubigen setzen muffen, um in den Hafen der Seligkeit und des himmlischen Vaterlandes einzulaufen \*).

# Warum schmerzt ein kurzer Verweis mehr als ein ausführlicher?

Es ift nicht schwer, die Erfahrung zu machen, tag einzelne Menschen durch einen ganz kurzen Berweis eine weit größere Wirtung hervorbringen, als Andere, welche lange Strafreden halten. Da alle Vorgesetzten und Lehrer sehr leicht in den Fall kommen, Verweise geben zu muffen: so lohnt es sich öffenbar der Mühe, die Ursache aufzusuchen, woher dieses komme. Wir

wollen baber die obige Frage beantworten.

In einem furgen Bermeife wird Alles basjenige, mas bagu geeignet ift, und Schmerg ju verurfachen, furg zusammenge. brangt im Tone bes Unwillens ausgesagt und beswegen betommen wir eine lebhaftere und ftartere Borftellung Davon, Die bei une alfo auch ein ftarteres Migvergungen und größern Schmerz verurfacht. Auf der andern Seite aber verliert bie Diffallen erregende Borftellung an Lebhaftigfeit und Starte, wenn in einem weitläufigen Berweise Die Borftellungen und ibre Theile Deutlich und umftandlich umschrieben werben. fomit die Borftellung nicht auf einmal wirft, fo vermag fie auch nicht, ihren gangen Gindruck ju machen und ihre vollftantige Wirkung hervorzubringen. In bem erften Falle fühlt man bas Strafwurdige des Betragens, worüber man getatelt wird, viel vollständiger und inniger, weil die Buge bes Tadels von der Seftigleit des Affeltes Der tadelnden Perfon und von ihrer Ginbildungstraft, wenn auch etwas zu start, ausgemalt werten. Der Label gewinnt baburch an Gewicht, bag ber Getabelte nicht das Mindefte fieht, womit er fich noch entschuldigen fonnte.

<sup>\*) &</sup>quot;Der Ritter orden der Mäßigkeit" hatte fich den h. Ehristoph zum Patron erwählt. Wenn die neu gestifteten Mäßigkeitde vereine Bestand und mit der Kirche in nähere Beziehung treten follten, w würden auch sie vielleicht dem Beispiele iener Ritter folgen und den h. Christoph zu ihrem Patrone erwählen.

In dem zweiten Falle, aber wo der Tatel ausführlich voraetragen, alle Theile beffelben gerlegt, und felbft Rleinigfeiten weitläufig erwähnt werten, ericheint une unfer Betragen nicht fo frafbar und auch ber fonft gerechtefte Zatel verliert von feiner Birtung. Denn ber Getabelte findet bann Gingelnes, mas fich entschuldigen und ale Unbedeutend binftellen lagt. wird er feine Rechtfertigung anfeben, und felbft ber Sadler wird durch diefe Bertheidigung gelaffener werden. Im erften Falle aber bleibt er aufgebracht, und ba wir den Bermeis an fich icon fühlten, fo wird er hierdurch noch einen Bumache von Schmerz Der furze Bermeis ichneidet Die Gelegenheit. erbalten. uns zu vertheidigen gang ab, bei tem ausführlichen wird fie uns von felbft dargeboten. hiermit ift nun auch leicht eingufeben, warum ein Berweis, der Unfange tiefen Gindrud machte, bold nachber feine Birtung verliert. Der Berweisende läßt fich nämlich burch ben eifen Gindrud verführen, Diefen noch ju verftarten. Er wiederholt feinen Tadel, aber Die Wirfung des wiederholten Tadels ichwächt die bereits vorhandene, flatt fie ju verftarten, und ber Tatelnde bat fich berrechnet.

Bober tommt es, daß man im Affette leb =tofe ober abwefende Gegenftande anredet?

Wenn folche Apostrophen von einem Redner follen angebracht werden, welche Stimmung wird dann von Seiten der Zuhörer erfordert?

Es ift nicht felten, daß inebesondre jungere und gedantenarme altere Prediger, um einen großen Gindruck auf ihre Buborer ju machen, fich häufig der Apostrophen bedienen. Die Spoftrophe aber, wie alle Redefiguren, ift gut, wenn fie an ihrer Stelle angebracht wird; fie verfehlt ihre Birtung oder hebt die hervorgebrachte Birtung auf, wenn fie an ber ungeborigen Stelle angewandt wird. Bas von ber Apoftrophe, gilt auch von dem Spiphonema. "Ich tenne einen Berrn," lautet eine Stelle in Leffings Berten , "welcher Diefes als Regel beobachtete, daß er alle die Paragraphen überhüpfte, ju Deren Ende er etwa ein Punctum exclamationis gestellt fab. glaube gewiß, daß diejenigen Prediger, welche lauter in Epiphonematibus predigen, wenn fie fich umfeben, einen großen Theil ihrer Buborer in ber Unachtsamteit und einen großen Theil ichlafend finden werden." Ilnter ber Apoftrophe verfieht man befanntlich im engern Sinne Die Anrede Abwesender oder tebloser Gegenstände. Um nun zu feben, wann die Apostrophe an ibrer Stelle fei, muffen wir querft fragen, woher es tomme, daß wir leblofe ober abmefende Begenftante und Verfonen anreden?

Im Buftande bes Affettes ift Die Aufmertfamteit bes Menichen gang einseitig beschäftigt. Gie ift unwandelbar fest auf Die Borftellung gerichtet, welche Dbieft bes Affeltes ift. Die Ginbildungsfraft ift in ber größten Thatigfeit, alle verbundenen und gleichartigen Borftellungen berbei ju führen, die fich alle um jene , wie um ihren Mittelpuntt , berumbreben. Sierbei fühlt ber Menfch einen heftigen Drang, fein Gefühl auszufcutten, und weil er, megen ber burchaus einseitigen Richtung feiner Aufmertfamteit und ber heftig aufgebrachten Phantafie nicht bemerkt, baf die Begenftande, welche ibn umgeben, leblos find ; fo fcuttet er gegen fie fein Berg aus, gleichsam als ob fie Leben und Empfindung batten: Go lange fein Bewuftlein ibn verlaffen bat, oder fo lange, wie man fagt, er vor Affett auffer fich ift, wird er bas Begentheil nicht mahrnehmen. Gben fo redet er auch abwesende Personen an, als maren fie gegen. wartig. Er bemerkt nicht, daß fie nicht gegenwärtig find, weil Das Gefühl feine Aufmertfamteit von allem Undern abforbirt bat. Die Phantafie aber arbeitet fo lebhaft, bag er wirtlich glaubt, die entfernten Personen vor fich ju haben und fie anredet.

Sieraus ergibt fich, wann der Redner die Apostrophe fchidlich gebrauchen tonne. Dann nämlich, wenn ber Buborer in eine dazu paffende Stimmung verfett ift. Ift Diefe Stimmung nicht vorhanden, so ift die Apostrophe unnatürlich, und fällt leicht ins gacherliche. Bann aber ift Diefe Stimmung vorhanden ? Belche ift Diefe Stimmung ? Gie tann teine andere fein als diejenige, worin ber Zuborer fich felbft folder Apos ftrophen bedienen wurte, namlich wenn man febr fart ben Affekt eines Andern mitfühlt, wenn man also felbit in ten Affekt berfett fit. Der Redner muß alfo bas Mitgefühl feiner Bubo. rer fo ftart erweden, daß fie felbft in den Affett tommen, worin er fich Der Apostrophe bedient. Gefchieht bies nicht, fo bleibt fie ohne Birfung. Es ift daber Unrecht, wenn ber Reds ner da, wo er felbft bei taltem Blute und wo die Buborer noch gang ber rubigen Bernunft folgen, mit einmal Die Steine ober den Tempel oder weit entfernte Menschen anreden wollte! -Bleiches gilt von bem Epiphonem. Es ift bei Gemuthebemes gungen, inebefondere bei beftigen, gang natürlich. Es ift aber unnatürlich, wenn der Redner fich beffelben bebient, ebe er bas Gefühlsvermögen feiner Buborer in Bewegung gefest, und wird lacherlich, wenn diese Ausrufungen boren, ohne ju wiffen warum.

Jede Sunde ift Unglaube. — Reiner fündigt im Zustande 'bes lebendig en Glaubens. Daber ift es falfch, was Buther lebrt: man folle nur den Glauben bewahren, so wurde uns die Sunde nicht zugerechnet.

Der Apostel Jatobus nennt den Glauben todt, insofern er die Rechtfertigung nicht wirkt. Dieses aber thut des Glaube ohne Werte, oder der Verstandesglaube nicht. Er ist vexoa, mortua (das Todte wirkt nicht) eitel, unnug, denn bei einem solchen Glauben, der außer den Werken dasteht, kann man noch zittern. "Auch die Teufel glauben und zittern," sagt der h. Jatobus.

Alle diejenigen, welche die Tugend nicht ju ihrem hochften Endzwecke haben, find Taglohner, Mercenarii, Miethlinge. Bon diesen arbeitet ber Gine um Geld, ber Andere um finnlichen Genuß, der Dritte um Anseben und Macht, der Vierte um Ghre und Ruhm und ber Funfte um wieder etwas Undes res; aber Alle jufammen arbeiten fie um Bewinn , und ware tein Preis für ihre Arbeit ausgesett, fo murden fie Alle in Unthatigfeit verfinten. Reiner von ihnen unterfcheibet fich von bem Taglohner, ber bes Tages Baft und Sige tragt, um eines armseligen Cohnes willen. Wie groß und erhaben fleht hinges gen ber Mann ba, beffen Sochftes Die Tugend ift! Er arbeitet nicht um Cohn , benn er fucht nichts für fich, er arbeitet für einen idealen Zweck (Die Tugend), und wirtt baber auch in einer überfinnlichen Welt Dies begreift Riemand , ber nicht wenigstens den Verfuch gemacht, in Diefem Sinne ju wirten. Denn die Menschen begreifen eigentlich nur bas, mas fie er: fahren haben.

Für ben Rath jum Vollfommnern tann es tein Prinzip geben. Das Volltommnere hebt da an, wo die Pflicht ihre Granze hat; fahre ich da nämlich in derfelben Weise fort: so thue ich das Volltommnere — thue mehr als die ftrenge Pflicht von mir fordert. Dieses Volltommnere hat teine Granzen, benn je weiter ich fortschreite, desto größer meine Volltommensheit. Daher tein Prinzip des Volltommnern.

"Bie tes Menschen Wirklichkeit, so seine Sittlichkeit." Seber Mensch hat irgend einen Gegenstand, ten er liebt und sucht; dieser ist immer ter vorzüglichste unter seinen Wirkliche keiten, sei es absolute oter ten er tafür halt. So liebt ter Eine tas Vergnügen über Alles, ter Antere tas Geld, ein Dritter den Nachruhm. Dieser Gegenstand bestimmt seine Thättigkeit. Ist bieser Gegenstand nichtemurtig, so ist sein ganges Streben nichtswürdig.

Nichts verleiht in Leiden und schweren Beimsuchungen wirksamern Troft, als ter lebentige Glaube an die Fürsehung Gottes. — Wer an eine Fürsehung Gottes glaubt, ter tann nicht wünschen, die Schicksale, die ihn im Leben treffen, vorauszusehen.

Richts ift fo fdwer fur ben Menfchen als fich zur mabren Reindesliebe ju erheben, ben ju lieben, ber uns haffet, bem Butes ju erweifen, ber uns verfolgt und uns ju verberben fucht. Inebefondere fcwer ift bies, wenn man bie Mittel in ber Sand hat, fich ju rachen, und wenn Diefe Mittel feine unrechtmäßigen find. Um fich ju biefer ichweren Chriftenpflicht au erheben, bedente man 1) daß auch bas, was ber Weind uns sumider thut, wie alles Andere, was uns widerfahrt, Rugung Gottes fft, und daß es ju unferm zeitlichen und ewigen Beile Dient, eben weil Diefes von Gott jugelaffen wird. Dft fonnen wir Diefes felbit einfehen; aber wenn wir es auch nicht einfeben, fo bleibt bie Sache boch gewiß. Man bedente alfo, baf Das finnlich Unangenehme, mas ber Feind über uns bringt, uns felbft ein mahres Sut ift, und erhebe fich zu biefem Glauben, geftüßt auf den Glauben an die Fürsehung Gottes. Ber fich ju tiefem Glauben erhoben bat, ber wird, ter tann nicht mehr haffen. Der Feind ift die Ruthe in ber Sand bes Berrn, mit ter er und beffert, und von Thorheiten, Berbrechen jurudhalt, er ift bas Meffer mit bem bie franten Stellen, Die . uns fonft ten Untergang brachten , ausgeschnitten werden. 2) Betente man, daß ber Feind unfer Mitbruter ift, von Gott au bemfelben Biele bestimmt ift, wozu wir bestimmt find. Dag er alfo, mag er aus Rurgfichtigfeit ober aus Bosheit uns verfolgen, unfer Mitleid verbiene und nicht unfern Sag, und unfer Mitleto um fo mehr, je größer feine Berirrung. Denn ift es

Bosheit, was ihn jum handeln treibt, so wird die Schadenfreude, die er genießt, durch das Bittere, durch das Gift, was ihr zu Grunde liegt, tausendfach aufgewogen werden, und er wird dadurch, daß er Andere elend zu machen sucht, selbst am elendesten werden. Unsere Liebe zu ihm muß aber um so mehr sich steigern, se elender er ist, und je größer die Gefahr, daß die Gerechtigkeit Gottes das Wertzeug zerschlagen wird, welches uns geheilt hat.

. .

In unferm Wefen liegt ein unvertilgbares Streben nach Gludfeligkeit. Wo die Gludfeligkeit nicht mehr gefunden wird, und wo auch keine hoffnung mehr vorhanden, fie in der Zukunft zu erlangen, da tritt der furchtbarfte Juftand des Entfetens und der Verzweiflung ein, in welchem der Mensch auf Bernichtung des eigenen Wefens ausgeht. "Zu den Vergen werden fie sagen: fallet über uns und ihr hugel bededet uns."

. . .

Auch bas wahre Bose des Rachsten barf man ohne Berletung ber Serechtigkeit nur unter gewissen Bedins gungen befannt machen. Denn mag er auch noch so schwer gesündiget haben, er kann sich bessern und hat dann wieder ein Recht auf Achtung und auf einen guten Ramen Dieser ift aber, wenn er verloren ift, nicht so leicht wieder zu gewinnen. Und nun trägt, dersenige, welcher das Bose ohne pflichtmäßige Röstigung von ihm bekannt machte, die Schuld, daß dieser gute Rame ihm abgeht, und somit das größte hinderniß besteht, für Andere zu wirken, und seine eigene Menschenwürde mit dem sonst möglichen Erfolge zu fördern.

Wen nennen wir weife?

Denjenigen, ber immer große, eble Zwecke hat und ber immer große, eble Mittel anwendet, diese Zwecke zu erreichen. Dieses ift im Sanzen der Begriff des Weisen, der Weise beit. Der Weise will nie das Gemeine: in seinen Absichten wie in seinen Planen erhebt er fich über die Menge. Augenblickliches Wohlsein und Bergnügen, das ganze Streben des Pobels, worüber es Alles vergißt, und wofür er Alles thut,

baben in den Mugen Des Beifen feinen Berth Gr bringt ten Benug Des Mugenblides nicht in Unschlag, vielweniger bringt er Opfer bafür, bie gehnfach größer find als ber Gewinn. Bas er des Suchens werth achtet, muß andaurenden Werth haben, und was er mablt, es ju gewinnen, muß anderer Seits nicht gerftoren, was er aufbaut. Ober ift je einer mit tem Mamen eines Beifen beehrt worten, der ichnell binichwintente Guter jum Biele fich gewählt batte, oder ber Mittel anwendete, fie ju erlangen, Die Das gerftorten ober fern bielten, mas fie beschafften und beschaffen follten? Mein: wer weise genannt werden will, muß fich bleibente Buter jum Biele fegen, benn es muffen obendrein noch wahre Buter fein. Buter, für Die Sinnlichteit , find nicht Die Guter bes Beifen , wenn fie ter Bernunft miffallen und barum teine mabre Buter. Gingig mas Die Bernunft achtet, ift ein mahres Gut. Der bem Reichthume lebt ober dem Unsehen oder ber Dacht, und fein boberes Biel hat, dem er dieses ale Mittel unterordnet, wird von niemans ben ben ehrenden Titel bes Weisen erlangen. Ja, felbft ber fich dem Nachruhme opfert und um ihn ju gewinnen, ber Gegen ganger Staaten und Bolfer wird, wird, fofern jenes befannt ift, nie ben Namen bes Beifen erlangen, weil ber Nachrubm, Das bochfte Gut Der Sinnlichfeit, mas ben Vernunftgutern am nachften rudt, indem ber Menfch im Streben barnach fich noch am meiften felbft aus den Augen fest, für bie Bernunft teis nen unbedingten Werth bat.

Gin ungemischtes — reines — Bohlgefallen bei fich nabren, beißt lie ben. Je mehr einer liebt, befto glückseliger ift er; ohne Liebe gibt es teine Glückseligfeit. Die Glückseligfeit folgt ber Liebe, wie ber Schall bem Schlage. Wer ohne Liebe bes Guten aus ber Belt scheitet, tann nicht glückselig werden.

"Wenn einer fagt, die Kirche irre, indem fie gelehrt hat und lehrt: das Eheband könne nach der evangelischen und apostolischen Lehre, wegen Chebruches des einen Theiles nicht aufgeslöfet werden — — ber sei verdammt." Conc. Trid. de sacr. matr. canon. VII.

Spricht tiefer Ranon bie Unauflösbarteit ter Che aus?

Das Rongilium verbietet, die Rirche Des Brrthumes ju bes fouldigen, wegen ihrer lebre: nach evangelifcher und apostolischer Unterweisung fonne bas Gheband auch im Falle Des Chebruches des einen Thei. Les nicht aufgelofet werden, und teiner ber beiden Cheleute - auch der Unichuldige nicht, Der jum Chebruche teinen Unlag gegeben babe, tonne bei Lebzeiten bes andern Theiles eine andere Che eingeben u. f. w. Bann befchultigt also einer die Rirche Diefes Brrthums? Offenbar bann, wenn er lebrt : nach Chrifti und ber Apostel Lebre tonne bas Cheband im Ralle Des Chebruchs aufgelofet merben; benn bann lebrt er das gerade Begentheil von dem, was die Rirche lebrt, und erklärt alfo, wenn vielleicht auch nicht ausbrucklich, boch Rillschweigend, die Lehre ber Rirche als irrig. Aber wie, wenn einer behauptet, es fei ungewiß, ob Chriftus und feine Apoftel die Che in gedachtem Falle für auflösbar oder für unauflösbar ertlart haben? Die Rirche lehrt: nach Chrifti und ter Apoftel Ertlärung fei die Che auch im Ralle tes Chebruches unauflosbar. Dug auch ein folder Die Lehre ber Rirche fillschweigend für irrig erflaren? Und muß er Die Rirche Des Irrthums befouldigen , indem er bas lebrt? Reineswegs ; benn babei bes ftebt. Daß die Lebre der Rirche richtig fein tonne, und die Rirche wird alfo feines Brrthums beschuldigt.

Der anglik. Bischof von Condon als Kangelredner.

Die Berliner Allg. Kirchenzeitung enthält nachstehende Notiz: "Die Predigt, welche der Vischof von London an Serages. in Segenwart Sr. Majestät des Königs von Preußen abhielt, ist im Druck erschienen: The light of the world (das Licht der Welt.) A sermon preached on Sunday, January 30, 1842, when his Majesty the King of Prussia attended divine service in the Cathedral church of St. Paul, London. By Charles James (Blomsield) Lord Bishop of London. Published in obedience to his Majesty's Desire und Sr. Majestät gewidmet. Man ist allgemein darüber erstaunt. Nicht nur ist es offentundig, daß der Vischof die nämliche Predigt, welche er dem Könige vorlas, wenigstens schon Einmal gehalten hat, sondern wir mussen und besonders wundern, daß der sonst so gewandte Mann gewagt hat, bei einer so

wichtigen Beranlaffung, flatt etwas Befferes hervorzusuchen, wieder mit Diefem febr gewöhnlichen Germon aufzutreten."

Uns scheint der kondoner Korrespondent bes B. U. R. 3. mit einigem Unrechte auch den Lord-Bischof von London deswegen ju tadeln, daß er "nichts Befferes hervorgesucht habe," benn woher weiß der Korrespondent es, daß derselbe etwas Befferes hatte? Daß der Bischof grade über das "Licht der Welt" sprach, ift um so erklärlicher, da "der gewandte Mann", welcher Bischof von London ift, kein Kirchenlicht zu sein scheint. —

#### Die Luthersbuche.

Die frantf. Didastalia enthält nachstehenden Artifel. "Es ist wohl jedem Leser der Didastalia noch erinnerlich, daß im vorigen Jahre Mittheilung in diesen Blättern gemacht wurde, wie der am 18. Juli 1841. erfolgte hestige Sturmwind die alte denkwürdige Luthersbuche bei Wartburg zerschmettert habe, und wie die Trümmer derselben auf eine höchst seierliche Weise in die Kirche zu Steinbach gebracht worden seien. Der Geistliche dieses Ortes hat nun aus dem Holze, um es vor Verstocken zu sichern, allerhand Gegenstände, als Kelche zc. trechseln lassen und sind dieselben in dieser Wesse in Frantfurt an dem Maine in einer Bude zum Vertauf, zum Besten der dortigen Kirche, ausgestellt. Seder wahre Verehrer unseres ehrwürdigen Dr. Luther wird sich hossentlich eine Freude daraus machen, irgend etwas als Undenken zu bestehen."

Ware die gedachte Buche keine Luthers, sondern etwa eine Gregorius-Buche gewesen, und hatte ein tatholisch er Pfarrer die Trümmer derselben "auf eine höchst feierliche Weise" in eine tatholische Kirche bringen, dann Relche daraus drechseln und diese öffentlich seil bieten lassen: so würde man einen handgreistichen Beweis darin gefunden haben, daß die Kastholische Holz anbeten und Gößendiener seien, daß die katholische Kirche mit Reliquien Handel treibe! Aber die Trümmer sind von der Luthersbuche, und nun ist alles Anders! Es gibt vielleicht keinen Punkt in der katholischen Lehre, welcher so leicht aufzusaffen ist, als der über die Verehrung der Heiligens bilder und Reliquien, es gibt auch gewiß keinen Katechismus, worin die wahre Lehre des Katholicismus über diesen Punkt

nicht vorgetragen ware; es gibt auch vielleicht nicht einen einzigen Katholiken, der nicht wüßte, daß die Katholiken keine Ausbetung der Reliquien und der Heiligen lehren. Und doch fleht die falsche Unsicht von dieser so einfachen Lehre bei Tausenden von Gegnern der katholischen Kirche fest! Furchtbare Macht des Vorurtheils!

## Personal-Nachrichten aus der Erzdiözese Köln vom Februar bis Juni 1842.

I. Sterbfälle: Am 23. Febr. ftarb herr 3. B. Grein, Primiffar in Burvenich, 79 J. alt; am 2. Marz ftarb hr. A. Frohn, Vifar in herzogenrath, 27. J. alt; am 3. April hr. E. Reuff, Vifar in Afden, 25. J. alt; am 12. Apr. hr. J. E. Krüll, Weltpriester zu Enskirchen, 66 J. alt; — hr. M. Granderath, erster Raplan in St. Undreas zu Düffeldorf, 74 J. alt; am 21. Apr. herr E. A. Freiherr von Bayer, Bischof von Samaria, Weihbischof und Domprobst zu Köln, 79 J. alt; am 25. Apr. hr. M. Dullye, Pfarrer zu Stieldorf, 62 J. alt; am 13. Wai hr. W. Horn, ehemaliger Pfarrer zum h. Cunibert in Köln, 84 Jahr alt; am 17. Wai hr. N. M. Imdahl, Pfarrer zu Säffeln, 65 J. alt; am 22. Mai hr. P. J. Vonaachen, Pfarrer zu Utterath, 73 J. alt.

II. Ernennungen: A) zu Pfarrstellen. Um
4. März ift herr E. M. B. Wolff, bieber Kaplan in Barmen, zum Pfarrer in Ronsborf; am 7. hr. I. P. S. Schäfer, bieh. Bifar in Bilt, zum Pfarrer in Gruiten; und am 10. hr. F. U. Waffen, bieh. Pf. zu Zone, zum Oberpf. zur h. Unna in Duren ernannt worden.

B) Zu Vifariestellen: am 1. März ist fr. P. A. Schrep, bish. Bitar in Bedburg-Reifferscheid, zum Vifar in Paffendorf; — fr. V. Ch. Lied, bish. Litar in Correnzig, zum Vifar in Boslar; am 21. März fr. P. I. Bremer, bish. Vit. in Boslar, zum Vifarie-Verwalter in Dattenfeld; — fr. L. P. Klein, bisher Vifar in Niederempt, zum Vifar in Bedburg; — fr. I. U. Mauß, bisher Vit. in Oberselvenich, zum Vifar in Niederempt; am 11. Upril fr. B. Schonen, bisher Vifar in Uderath, zum Vifar in Oberzündorf; — herr. J. I. Thelen, früher Pfarrer in has fteurath, zum Primissar in Gressenich; am 21. Upr. fr. S.

W. Schumacher, bieb. Bit. in Birlestorf, jum Bit. in Erp; am 29. Apr. Dr. J. A. J. Depdtampf, bieb. Haustaplan in St. Johann ju Effen, jum Kaplan in Barmen; am 30. Apr. Hr. F. W. A. Weidenhaupt, bieh. Bitarie-Berwalter an der Collegiat-Kirche ju Aachen, jum wirtlichen Bitar. — Dr. J. P. J. A. Beiffel, bieh. Satriftan an der Collegiat-Kirche ju Nachen, jum Wifar an derferben Kirche.

III. Ertheilung der h. Priesterweihe. Um 17. April wurden zu Priestern geweißt: Dr. Franz Ant. Jos. Dub. Govarts aus Aldenhoven; Dr. Pet. Jos. Densgen, aus Lohn; Dr. Beinr. Wilh. Düpgen, aus Reuß; Dr. Math. Jos. Johnen, aus Alsdorf; Dr. Fr. Deinr. Ant. Raesmacher, aus Köln; Dr. E. Dub. Schmet, aus Aachen; Dr. Joh. Bos. Steenaerts, aus Aachen.

# Personal-Nachrichten der Diözese Trier aus den Monaten März, April, Mai 1842.

I. Sterbfälle. Es ftarben am 5. März herr Matth. Feilen, Pfarrer zu Zeltingen, alt 72 Jahre; am 8. März herr heinrich Wilh. Esser, Privatgeistlicher zn Linz, alt 79 Jahre; am 9. April herr Theodor Dung, Pf. u. Definitor zu Kesselingen, alt 61 Jahre; am 1. April herr Peter Wallenborn, Chrendomherr, Dechant und Pfarrer zu St. Peter in Vittburg, alt 83 Jahre; am 19. April herr hubert Jos. Rütger, Pfarrer zu Kirchberg, alt 45 Jahre; am 28. Mai herr Friedr. Wilh. Jos. Seher, Pf. zu Spabrücken, alt 47 Jahre.

II. Ertheilung ber h. Weihen. Um 21. Mai er, hielt herr Nit. Fisch aus Nittel bas Subdiakonat; und an demselben Tage erhielten die Priesterweihe die herren: Peter Bellinger aus Trier, Joh. Fischer aus Trier, Joh. Mich. Matly aus Trier und Andreas Schauppmeger aus Koblenz.

III. Ernennungen zu Pfarreien. Am 21. Dez. 1841 wurde auf die Pfarrei Tholen verseth Herr Philipp Bechfel, bisher Pfarrer zu Taben; am 22. April auf die Pfarrei Fliessem Herr Joh. Fried. Schieber, bisher Pf. zu Lind; am 19. Oft. auf die Pfarrei Reimsbach Herr Peter Ruf, bisher Pf. zu Scheuren; am 3. Mai auf die Pfarrei

Eind. herr Pet. Rägeler, bisher Pf. zu Darscheid; am 3. Mai auf die Pfarrei Greimerath herr Undr. Regnery, bisher Kapl. zu Bombogen; am 3. Mai auf die Pfarrei Habsscheid herr Pet. Steinmes, bisher Pf. zu Großrosseln; am 4. Mai auf die Pfarrei Ringen herr Franz Jos. Matth. Bausch, bisher Pf. zu Holzweiler; am 24. Mai auf die Pfarrei Großrosseln herr Joh. Orth, bisher Kapl. zu Resmagen.

IV. Ernennungen zu Kaplanen. Am 15. März nach Bernkastel herr heinrich haan aus Koblenz; am 26. März nach hirzenach herr Karl Fries aus Koblenz; am 18. April herr Joh. Pet. Saurborn aus Vallendar nach 11. E. F. in Koblenz; am 27. Mei nach Bombogen herr. Mich. Matly aus Trier, herr Andr. Schauppmeyer aus Koblenz nach Remagen und herr Joh. Fischer aus Trier nach Müden; am 3. Juni herr Joh. Pet. Bellinger aus Trier nach Linz.

• • . • • C •



